
 الوسيط في الأصول

 
 

 الجزء الثالث عشر 

 
 
 
 
 

 قاسم الطائي



 (2........)...................صول......الوسيط في علم الأ  



 (3).........................................عشر الثالثالجزء   

 

 أ قسام الاس تصحاب
 

 وقد قسمها بعض ال صوليين بالترتيب الآتي:

 القسم ال ول: وله صورتان:

ال ولى: ما لو علم بوجود فرد في الدار كعباس مثلًا، ثم شك في خروجه 

اء الإنسان بعد منها ففي مثل ذلك كما يشك في بقاء عباس كذلك يشك في بق

اليقين بوجود كل من الكلي والفرد فيها ل ن العلم بوجود عباس علم بوجود 

ذا كان يترتب عليه أ ثر شرعي.  الإنسان، ويس تصحب بقاء هذا الكلي اإ

ما بوجود عباس في الدار أ و حسن فهو يعلم بوجود  والثانية: ما لو علم اإ

بقاء وجود الإنسان من جهة الإنسان ثم يشك في بقاء وجود الإنسان ثم يشك في 

ن الفرد الداخل سواءً أ كان عباس أ و حسن، هل خرج من الدار أ و  الشك في اإ

 ل؟

وعلى كلتا الصورتين فهو اس تصحاب للكلي من القسم ال ول، فهو فيهما يعلم 

بحدوث الكلي ضمن أ حد الداخلين في الدار ويشك في ارتفاعه للشك في ارتفاع 

 الفرد الداخل.

اني: ما لو كان الشك في بقاء الكلي ناش ئاً من الشك في حدوث القسم الث

الفرد، كما لو علم بوجود كلي في ضمن أ حد الفردين، أ حدهما مقطوع الارتفاع 

 والآخر مقطوع البقاء، ولتردده يحصل الشك في بقاء الكلي في الدار.

القسم الثالث: ما لو كان الشك في بقاء الكلي ناش ئاً من الشك في حدوث 

الفرد، كما لو علم بوجود الإنسان في ضمن وجود فرد معين كعباس مثلًا ثم علم 



 (4........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ن حسن دخل فيها مقارنًا لدخوله فيها أ و مقارنًا لخروجه  بخروجه منها وشك في اإ

 منها، وهذا الشك منشأ ه الشك في حدوث الفرد، وهو حسن في المثال.

ما القسم ال ول: الصورة ال ولى: فاليقين بالكلي وال فرد معاً ومع الشك في اإ

خروج الفرد يحصل الشك في بقاء الكلي ويمكن اس تصحاب الكلي وكذا الفرد فيما 

 لو ترتب أ ثر شرعي على كل منهما.

ومثاله: لو اشترى حيوانًا، وشرط المشتري لنفسه خيار الشرط فصار له 

لخيارين خياران خيار الحيوان والشرط، وفي أ ثناء الثلاثة أ يام علم أ نه أ سقط أ حد ا

 بعينه، وشك في اسقاط الثاني ثم نسي الخيار الذي أ سقطه أ يهما كان؟

ففي مثل هذه الحالة ل يجري اس تصحاب الفرد، ل خيار الحيوان بخصوصه 

ليترتب عليه الرد خلال الثلاثة أ يام، ول خيار الشرط ليترتب عليه ما اشترطاه 

 بالخصوص، للعلم الاجمالي بسقوط أ حدهما.

صحاب كلي الخيار يجري ليترتب عليه ال حكام الكلية المطلقة ولكن اس ت

الخيار كفسخ المعاملة والرجوع الى ما هو ال صل في كل مورد، من الرد أ و بدل 

 الحيلولة أ و المثل أ و القيمة وغير ذلك.

ذا علم بان الخيار الذي اسقطه هو خيار الحيوان، وشك في اسقاط  واإ

لشرط بخصوصه ليترتب عليه أ حكامه خيار الشرط جرى اس تصحاب خيار ا

 الخاصة، وجرى اس تصحاب كلي الخيار.

ذ كلما تحقق الفرد  ما جريان اس تصحاب الفرد دون الكلي،فهو غير ممكن اإ واإ

 تحقق الكلي.

قال بعض المعاصرين: ول عكس بان يتحقق الكلي دون الفرد وهل الكلي 

ل في ضمن الفرد؟  يمكن تحققه اإ



 (5).........................................عشر الثالثالجزء   

باري بيد من له الاعتبار، فقد يجعل ال ثر للكلي، أ جاب: بان ال ثر الاعت 

 وقد يجعله للفرد وقد يجعله لهما معاً.

آة للخارج المعين.  ويؤيده بأ ن الكلي المراد اس تصحابه قد يكون مرأ

آة للخارج غير المعين أ ي القابل لل نطباق على هذا وذاك  وقد يكون مرأ

و ذلك فهنا ل يجري نظير الواجب الكفائي والتنجيزي ونظير الاطلاق ونح

 الاس تصحاب في الفرد لعدم اليقين به، ويجري في الكلي لتوفره على اليقين.

ولكن هذا ليس اس تصحابًا للكلي بل هو اس تصحاب للحكم الكلي وأ حدهما 

مكان القول بأ نه من اس تصحاب الفرد والذي يكون على  غير الآخر كما تقدم، مع اإ

 نحو الكلي في المعين.

في التلازم بين اس تصحاب الفرد واس تصحاب الكلي، فقد  وقد أ شكل هذا

آخرون بالتفصيل بين الكلي المأ خوذ بنحو  قال بعض، بالتلازم مطلقاً، وقال أ

صرف الوجود بالنس بة لل فراد فلا يلزم من اس تصحاب الفرد واس تصحاب 

 الكلي، ل نه مس تلزم له عقلًا فيكون مثبتاً.

لوجوب الساري في ال فراد فيلزم من وبين ما لو كان الكلي مأ خوذ بنحو ا

 اس تصحاب الفرد اس تصحاب الكلي لتحاده معه، بل هو هو ل أ نه مس تلزم له.

وقول ذهب الى الانفكاك مطلقاً من جهة اختلاف حيثية الفرد مع حيثية 

الكلي، فعباس من حيث الخصوصيات الفردية غير عباس من حيث الانسانية، 

ل على ال صل المثبت.واس تصحاب أ حدهما ل يثبت الآ   خر اإ

من اعتبار الكلي  –ظاهراً  –وقد يقال في مقابله: بان الاشتباه نشأ  

ن اس تصحاب الفرد هو اس تصحاب  بشرط ل، ولو اعتبروه بـ)ل بشرط( علموا اإ

الكلي مطلقاً، حتى لو قلنا بأ ن نحو الكلي هو صرف الوجود، ل ن اللابشرط يجتمع 

نسان.مع الف شرط، فعباس بما هو   عباس، اإ



 (6........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

نعم لو أ ريد الكلي المفهومي، كان هو غير الفرد ولكنه خارج عن محل 

 الكلام.

ما ما قاله الانفكاكي المطلق: باختلاف الحيثية، فاإن اس تصحاب احدهما ل  اإ

ذ ل ملازمة بينهما في هذه الحالة.  يثبت الآخر حتى على القول بال صل المثبت، اإ

ب الكلي في الصورة الثانية بناء على وقد يستشكل في جريان الاس تصحا

ليه المحقق العراقي )قده( حيث صحح اس تصحاب الكلي باس تصحاب  ما ذهب اإ

ما عباس أ و حسن،  الحصة منه، بدعوى أ نه في الصورة الثانية يعلم بان الداخل اإ

ذ لم يعلم  ومع هذا الترديد ل تكون الحصة من كلي الإنسان التي دخلت معلومة، اإ

ن اليقين الحصة الحاد ثة من الإنسان هل هي ضمن عباس أ و حسن، وهذا معناه اإ

 بالمس تصحب، غير متوفر فكيف يجري الاس تصحاب؟

نعم لو قلنا بكفاية الحدوث دون اعتبار اليقين بالمس تصحب، فأ نه حينئذٍ 

ن ترددت بين  يجري الاس تصحاب ل نه يعلم بحدوث أ حدى الحصتين في الواقع واإ

 في حسن، ومعه يجري اس تصحاب حدوثها.الحصة في عباس والحصة 

ليه المحقق العراقي )قده(  ن هذا الإشكال يصح بناء على ما ذهب اإ وواضح اإ

ما على تفسير الكلي وأ نه الوجود  من تفسير اس تصحاب الكلي بالحصة عنده، واإ

ليه الرجل الهمداني، فلا يرد هذا  السعي المغاير لوجود ال فراد، كما ذهب اإ

الوجود الوس يع متيقن الحدوث، فاإذا شك في بقائه جرى الإشكال ل ن هذا 

اس تصحابه كذلك ل يرد على تفسير الاس تصحاب الكلي في كونه العنوان الإجمالي 

الملحوظ بما هو عين الخارج كما أ فاده بعض المحققين ل نه حينئذٍ يكون عنوان الكلي 

ذا شك في بقائه –كالإنسان  –  اس تصحب. عنوانًا واحداً متيقن الحدوث فاإ



 (7).........................................عشر الثالثالجزء   

ن الحصة معينة في الصورة   ذ اإ وهذا الإشكال ل يرد على الصورة ال ولى، اإ

ذا شك  ال ولى حيث تكون موجودة ضمن عباس ومعه تكون معلومة الحدوث فاإ

 في بقائها اس تصحبت.

)قده(: يجري ال صل في كل من الفرد والكلي )أ ي مس تقلًا(  قال العراقي

لتحقيق من كفاية هذا المقدار من ال ثر في صحة باعتبار أ ثره الضمني على ما هو ا

التعبد بالشيء كما يجري في مجموع الفرد والكلي بمعنى أ ن يكون كل من الفرد 

والكلي جزءً لموضوع ال ثر الشرعي.
1

 

ثباتًا لعدم العثور على مثال في  ما اإ فهل هذا صحيح أ و ليس بصحيح، اإ

 الشرع ول في العرف.

ما ثبوتًا: فما ذكره بع  ضهم من أ نه ل يعقل أ ن تكون الخصوصية للفرد واإ

ذ معنى ترتيب ال ثر الواحد على المجموع من  دخيلة في ال ثر، وغير دخيلة فيه، اإ

الفرد والكلي هو ذلك، ل ن الفرد يعني الطبيعة بشرط شي، والكلي هو الطبيعي 

احداً غير ل بشرط، فتأ ثير بشرط الفردية ول بشرط الفردية على نحو المجموع أ ثراً و 

 معقول.

وقد مُث ِّل له: أ نه ل يعقل أ ن يكون ال ثر مترتباً على خيار المجلس بما هو 

خيار المجلس مع مطلق الخيار الذي هو غير مقيد ل بخصوصيات خيار المجلس ول 

بالخصوصيات الُخر التي نسبتها مع هذه الخصوصيات التباين أ و العموم المطلق أ و 

 يع الى التناقض كما ل خفف..من وجهه ل ن مرجع الج 

ن كان مترتباً على كل من الفرد  ويمكن تصحيح ذلك بالقول: بان ال ثر واإ

والكلي لكن ل على نحو التركيب الانضمامي ليرد ما ذكر بل مركب على نحو 

ن الكلي بما هو كلي ل يصلح مورداً لجريان  التركيب الاتحادي، لما مر من اإ

                                                           
  ، العراقي122ص 3( نهاية الأفكار ج1



 (8........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

هو الكلي الملحوظ طريقاً الى الخارج والمتحقق ضمن  الاس تصحاب بل المراد منه

فرده أ و أ فراده، وعليه فان اس تصحاب الكلي معناه اس تصحاب الفرد، وكذا 

ن اللابشرط تجتمع مع البشرط من  اس تصحاب الفرد معناه اس تصحاب الكلي، مع اإ

 حيث الفردية.

 القسم الثاني: من اس تصحاب الكلي

دداً بين متيقن الزوال وبين متيقن البقاء، أ و وهو ما كان المتيقن السابق مر 

محتمل البقاء، وقد مثل له الش يخ ال نصاري )قده( بكلي الحيوان المردد بين البقة 

 والفيل.

والمشهور جريان اس تصحاب الكلي في هذا القسم طالما كان للكلي أ ثراً 

شرعي، وذلك لتمامية أ ركان الاس تصحاب للكلي من اليقين السابق والشك 

اللاحق،ومثاله الفقهيي هو تردد الرطوبة المشتبه بين البول والمني لو توضأ  أ و 

أ غتسل، فقد علم بزوال أ حدهما وشك في زوال الآخر فيس تصحب كلي الحدث، 

آن، وحرمة الدخول الى الصلاة.  ويترتب عليه حرمة مس كتابة القرأ

 وهل يجري اس تصحاب الفرد في هذا القسم أ و ل يجري؟

جريانه، ففي المثال المتقدم ل يجري اس تصحاب الجنابة، ول  والصحيح عدم

يترتب على ذلك أ ثرها من حرمة الدخول في المسجدين أ و المكث في المساجد أ و 

آثاره  قراءة العزائم ونحو ذلك، وكذلك ل يجري اس تصحاب البول ول يترتب عليه أ

ذا اس تبرأ  بالخرطات كانت الرطوبة المشتبه بعدها مح ل من أ نه اإ كومة بالطهارة، واإ

فمحكومة بالنجاسة البولية، ووجوب غسل المخرج بالماء مرتين، حتى في الكر على 

 قول البعض.

نعم قد يتولد علم اجمالي كما ذكره في الكفاية، والعلم الإجمالي موجب لتنجز 

ما  اطرافه، ففي المثال المتقدم يعلم اجمالً عند خروج الرطوبة المشتبهة منه، أ نه اإ



 (9).........................................عشر الثالثالجزء   

كلف بوجوب الوضوء للصلاة، أ و بحرمة الدخول في المسجد من المكث في كل م

ن هذا غير جريان الاس تصحاب. ل اإ  المساجد، اإ

والوجه ظاهر في عدم جريان اس تصحاب الفرد لعدم توفر أ ركانه من اليقين 

ذ ل يقين بان الخارج هو البول، وكذا ل يقين بان  بالحدوث والشك في البقاء اإ

ن العلم الإجمالي الخارج هو  المني، وعليه فلا شك في بقاء أ حدهما، بناء على اإ

ليه بلا أ ية  آة اإ نه مرأ متعلقه عنوان انتزاعي اخترعه العقل للاشارة به الى الواقع واإ

 موضوعية له في ذلك، ومع التردد في الإشارة الى هذا أ و ذاك فلا يقين بالحدوث.

آثار كالجنابة  –الحدث ال كبر  وفي مثل هذا الاس تصحاب ل يمكن ترتيب أ

ل على القول بال صل المثبت. –  اإ

ن العلم الإجمالي منجز لطرافه وموجب للاحتياط وهو في  نعم من حيث اإ

مثال البول والمني الجع بين الوضوء والغسل، فيكون الاس تصحاب ملغياً ول أ ثر 

ولهذا ل له، ل ن مقتضى العلم الإجمالي هو الجع بين وجوب الوضوء والغسل، 

 حاجة لثبات أ حدهما بالس تصحاب.

على جريان الاس تصحاب في هذا القسم من قبل  وقع الإشكال هذا وقد

جملة من المحققين نذكر منها، وقد مر بعض منها في التعليق وأ جبنا هناك مفصلًا 

 عن تلك.

ن اس تصحاب بقاء الكلي لو كان قابلًا للجريان لتوفر الإشكال ال ول : اإ

اليقين السابق والشك اللاحق، ولكنه ل يجري من جهة أ خرى وهي  أ ركانه من

وجود معارضة له، فان عدم بقاء الكلي يتحقق بعدم بقاء فرديه، وفي المقام كلا 

الفردين يمكن اثبات انتفائهما فان البق يعلم بانتفائه وجدانًا، وبقاء الفيل منتف 

صل في الثاني يثبت انتفاء باصالة عدم حدوثه، وبضم الوجدان في ال ول الى ال  

 كلا الفردين للكلي، وبالتالي انتفاء الكلي.



 (10........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

وعلى هذا فاس تصحاب عدم حدوث الفيل المنضم الى الوجدان بعدم البق 

 معارض لس تصحاب بقاء الكلي.

فاس تصحاب بقاء الكلي ل يجري لمعارضته باس تصحاب عدم حدوث الفيل 

 المنضم الى الوجدان.

ن ال والجواب عنه شك في بقاء كلي الحيوان ليس مسبباً من خصوص : اإ

نما هو مسبب عن احتمال حدوث الفيل واحتمال حدوث البق،  حدوث الفيل واإ

ن الشك في بقاء الحيوان معناه احتمال بقائه واحتمال عدم  والوجه واضح من جهة اإ

نما هو من جهة حدوث الفيل واحتمال عدم  ن احتمال البقاء اإ بقائه، ومن المعلوم اإ

نما هو من جهة احتمال حدوث البق وليس من جهة عدم احتمال حدوث ب قائه اإ

 الفيل.

ن الحادث هو البق ول  ذا أ ريد نفي بقاء الحيوان فلا بد من أ ن يثبت اإ فاإ

ن أ صالة  يكفي اثبات عدم حدوث الفيل في ذلك ول أ صل عندنا يثبت ذلك، مع اإ

طان معاً للمعارضة، عدم حدوث الفيل معارضة بأ صالة عدم حدوث البق، فيسق

 هذا أ ولً.

وثانياً: ما أ جيب عنه: بان اس تصحاب عدم حدوث الفيل المنضم الى 

ذ ل  ل بالملازمة العقلية وال صل المثبت، اإ الوجدان ل تثبت انتفاء بقاء الكلي اإ

ذا كان الفيل لم يحدث وكان البق منتفياً بالوجدان  توجد أ ية أ و رواية تقول اإ

نما ذلك ثابت بالملازمة وال صل المثبت، فالحيوان ذو الخرط وم ل يكون باقياً واإ

وعليه ل مانع من اس تصحاب الكلي لعدم وجود أ صل ينفي بقائه شرعاً، فهو يجري 

 بلا معارض.

 -: ان اس تصحاب الكلي هنا غير متوفر على الركن الثاني الإشكال الثاني

ذ الشك ل يكون شكاً في البق –وهو الشك في البقاء  ذا كان متعلقاً بعين اإ ل اإ اء اإ



 (11).........................................عشر الثالثالجزء   

به اليقين، وفي اس تصحاب الكلي في هذا القسم ل يكون ال مر كذلك  ما تعلق

ما متعلق بوجود الفيل أ و بوجود البق فهو  ل ن متعلق اليقين وهو الإجمالي مردد اإ

متعلق بالواقع المردد ل ن العلم الإجمالي يتعلق بالواقع المردد بينما الشك ليس متعلقاً 

ذ البق يجزم بعدم بقائه  ما الفيل أ و البق اإ بذلك، فليس من ثمة شك متعلق ببقاء اإ

ذ الفيل ما نجزم  نما الشك في البقاء متعلق ببقاء الفيل خاصة اإ فلا شك فيه، واإ

نا نشك في  ننا نشك في أ صل حدوثه، وعليه يقال اإ ل اإ ببقائه على تقدير ثبوته اإ

 بقائه باعتبار الشك في أ صل حدوثه.

ن هذا الإشكال مبني على كون العلم الإجمالي متعلقاً بالواقع واب عنهوالج : اإ

ما لو قلنا بتعلقه بالجامع، فلا يرد ل ن الجامع بين الفيل والبق وهو عنوان  المردد، واإ

ما العلم  الحيوان ذي الخرطوم أ و عنوان احدهما معلوم حدوثًا ومشكوك بقاءً اإ

ما الشك في بقائه  ن حدث ضمن البق بالحدوث فواضح، واإ لعدم العلم بحدوثه، واإ

 حتى يكون مرتفعاً أ و حدث ضمن الفيل حتى يكون باقياً.



 (12........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 في جريان اس تصحاب الفرد في هذا القسم 

ذا كان ال ثر مترتباً على الفرد ولو أ ريد به الحصة  اإ

 

قد يقال: بعدم جريان الاس تصحاب في الفرد الذي هو موضوع ال ثر من 

ن الاس تصحاب فيه من يقين بالحدوث بالنس بة الى كل واحد جهة عدم تمامية اركا

ذ كما ل يقين بحدوث الفرد ال ول في الدار بعنوانه التفصيلي كذلك  من الفردين، اإ

نما يتعلق بالجامع وهو عنوان  ل يقين بحدوث الفرد الآخر في الدار كذلك، واليقين اإ

 احدهما وليس متعلقاً بعنوان الفرد تفصيلًا.

ن التخلص من هذا الإشكال باللتزام  الس يد الشهيد )قده(: وقد ذكر اإ

 بأ حد طريقين:

ن الركن هو الحدوث لدللة صحيحة عبد الله بن س نان  الطريق ال ول: اإ

المتقدمة، ول فرق في ذلك بين أ ن يكون الحدوث في موارد اليقين أ و ال مارات 

ما بح دوث الفرد ال ول وتواجده أ و العلم الإجمالي، حيث ال خير موجود في المقام اإ

في الدار أ و حدوث الفرد الثاني فيها، فيكفي في جريان الاس تصحاب حدوث 

الفرد ال ول بأ ن يكون أ حد طرفي العلم الإجمالي، وكذلك الفرد الثاني الذي يمثل 

 الطرف الثاني للعلم الإجمالي.

من قبل ش يخنا الفياض: بان الركن هو اليقين بالحدوث وليس  ونوقش

ما الصحيحة فهيي ساقطة من جهة المعارضة بصحيحة أ خرى ذا ت الحدوث، واإ

 ل بن س نان.

ن الصحيحة قاصرة في نفسها عن الدللة على ان اليقين  مضافاً الى اإ

بالحدوث ليس ركناً للاس تصحاب بل الركن ذات الحدوث فانها لو لم تدل على 



 (13).........................................عشر الثالثالجزء   

ن الاس تدلل بها، وعليه ال ول فلا تدل على الثاني غاية ال مر أ نها مجملة فلا يمك

 فالمرجع هو الصحاح ال خرى لزرارة فانها نص في ركنية اليقين بالحدوث.

نها  ل اإ ولو سلم دللتها وأ نه يكفي ذات الحدوث في جريان الاس تصحاب اإ

ن المعتبر في جريان  معارضة حينئذٍ بالصحاح المتقدمة الدالة بوضوح اإ

ح أ قوى وأ ظهر دللة من الاس تصحاب هو اليقين بالحدوث وهذه الصحا

الصحيحة، وعليه تتقدم عليها لقاعدة تقديم ال ظهر على الظاهر.
1

 

نها تذكر فرد وفيه ن الصحيحة غير معارضة بصحيحة أ خرى ل بن س نان واإ : اإ

ن الركن هو  آخر لجريان الاس تصحاب، وليس متعرضة لما ذكرته الصحاح من اإ أ

يعني نفيها لركنية اليقين بالحدوث، اليقين بالحدوث، ل ن ذكرها لركنية الحدوث ل 

 حتى يقال بالتعارض ومعالجته بالطريق المذكور.

 هذا وقد ذكر المقرر الهاشمي لبحوث الس يد الشهيد في الهامش:

استبعاد تعدد القاعدة المجعولة بحيث يكون الموضوع ل حدهما اليقين 

دوث ومضمونها بالحدوث ومضمونها التعبد ببقاء اليقين وموضوع ال خرى نفس الح

 التعبد ببقاء المتيقن.

ن تمامية ال ركان متوفرة لو أ ريد هنا اس تصحاب الفرد ولو أ ريد به الحصة  واإ

ذا كان اليقين بالحدوث موضوعاً وقلنا بتعلق العلم الإجمالي بالجامع، وقلنا  حتى اإ

ذ ل دليل على أ نه يعبدنا  بان دليل الاس تصحاب يعبدنا ببقاء المتيقن ل اليقين اإ

2ببقاء المتيقن التفصيلي دون الإجمالي فتأ مل جيداً.
 

ن ما ذكره ثانياً من عدم الدليل وفيه ن هذا الاستبعاد مما ل وجه له، واإ : اإ

على القيد ببقاء المتيقن التفصيلي دون الإجمالي، هو ما يمكن جعله جوابًا على ما 

                                                           
  185ص 13( المباحث ج1

  ، الهاشمي242ص 6( بحوث في علم الأصول ج2



 (14........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

عبدي، ويقال عندئذٍ أ نه ل ذكره أ ولً، فان التعبد بالحدوث معناه التعبد بالمتيقن الت 

دليل على أ ن يعبدنا الشارع بالمتيقن التفصيلي دون التعبدي مع ما ذكرناه من 

 دللة الصحيحة ل بن س نان.

لتجأ  الى تصحيح اس تصحاب الفرد لو أ ريد به الحصة بدعوى أ ن  ومن هنا اإ

ن لم يك ن هناك الحصة الموجودة ضمن الفرد ال ول أ و الموجودة ضمن الفرد الثاني واإ

ن الحصة من الإنسان يعلم بتحققها تفصيلًا في الدار ل ن  ل اإ يقين بها تفصيلًا اإ

الحصة ل تزداد على الكلي بقيد مفهومي، وتمايز الحصص ليس بذلك بل باختلاف 

طرف الإشارة الى الوجودات العينية الخارجية فاليقين بحدوث الحصة من الإنسان 

 في الدار تام أ يضاً.

ذا كا ما اإ ن ال ثر مترتباً على كل من الفردين بخصوصية بحيث تنجز ذلك واإ

بالعلم الإجمالي فأ يضاً يمكن اجراء الاس تصحاب في ذلك الفرد المعلوم بالإجمال 

جماله بحيث يحتمل بقاؤه فيكون هذا العنوان الإجمالي مشيراً الى ما هو محط  على اإ

بأ ن ال ثر غير مترتب  الاس تصحاب ومركزه ل أ نه بنفسه محط الاس تصحاب ليقال

عليه، وكون ذلك الفرد غير معلوم بعنوانه التفصيلي ل يضر بجريان الاس تصحاب 

نما هو احراز ما يترتب عليه ال ثر  ن الركن ال ول فيه اإ ل ن المس تظهر من دليله اإ

ليه فان هذا هو المراد من  جمالي مشير اإ العملي سواءً كان بعنوانه التفصيلي أ م اإ

ثر الشرعي اليقين وأ ثره  العملي فلا موجب لتقيده بنفس العنوان الواقع موضوعاً لل 

تفصيلًا فلو علم بان زيداً يجب اكرامه على كل حال مع الشك في كون ذلك من 

جهة العلم أ و العدالة فشك في بقائه جرى اس تصحاب بقائه ليترتب عليه وجوب 

اكرامه.
1

 

                                                           
  241( نفس المصدر السابق ص1



 (15).........................................عشر الثالثالجزء   

ن تنجزه بالعلم الإجمالي يمنع من جريانوفيه الاس تصحاب فيه، ولو سلم  : اإ

 فهو اس تصحاب للكلي المعبر عنه بالحصة، ل الفرد المراد منه الحصة.

ل أ ن يقال: بعدم تنجز مثل هذا العلم الإجمالي الذي كان المقصود منه  اللهم اإ

اجراء الاس تصحاب في عنوان الفرد لو فرض تمامية اركانه، فانه عنوان انتزاعي 

ثر الشرع  ي.ليس موضوعاً لل 

ذا قصد التعبد ببقاء اليقين يكون كالعلم الإجمالي بين فردين يقطع وجدانًا  واإ

ل يمكن أ ن يكون منجزاً ل ن أ حد طرفيه  –وهو الفرد القصير  –بانتفاء أ حدهما 

ل يمكن تنجزه بهذا العلم الإجمالي، وعليه فلا يمكن تنجز طرفه  –الفرد القصير  –

  لطرفيه على حد سواء.الآخر ل ن منجزية العلم الإجمالي

ذا لم يكن مثل هذا العلم الإجمالي منجزاً فكيف بالعلم الإجمالي التعبدي.  واإ

ن متعلق الطريق الثاني ليه المحقق العراقي )قده( من اإ : الالتزام بما ذهب اإ

ما  نما هو في صورة الفرد في الذهن واإ العلم الإجمالي هو الفرد بحده الفردي والإبهام اإ

 ير مردد.واقعه فهو غ

وبناء عليه فان اليقين بالحدوث موجود وهذا اليقين الإجمالي وصحته تتوقف 

على صحة هذا المبنى وقبوله، وقد يقال: كما قيل بأ ن اليقين أ مر وجداني، وهو 

متعلق بعنوان أ حدهما المردد بين الفرد القصير والفرد الطويل، ول يتعلق بالقصير 

بل هو متعلق بعنوان أ حدهما ل بعنوان الفرد بما هو بعنوانه ول بالطويل بعنوانه، 

 فرد.

ن اليقين بالحدوث الذي هو أ هم أ ركان الاس تصحاب غير  وبهذا يتبين اإ

متوفر في الفرد بعنوانه التفصيلي في المقام، وكذا الشك في البقاء فأ نه غير متوفر 

ما الفرد القصير فأ نه على  تقدير حدوثه أ يضاً بالنس بة الى كل واحد من الفردين، اإ



 (16........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ما الفرد الطويل فهو على تقدير حدوثه مقطوع البقاء فلا  فهو مقطوع الارتفاع، واإ

 شك في بقائه، وعليه ل يجري اس تصحاب الفرد.

وقد اس تثنى ش يخنا الفياض حالة كون الكلي في ضمن أ حد فردين 

جمالً بدخول زيد أ و  ذا علم اإ عمر في متساويين بدون العلم بارتفاع أ حدهما، كما اإ

 الدار بدون أ ن يعلم بخروج أ حدهما منها.

وهنا يمكن اس تصحاب بقاء الفرد، بتقريب: أ نه يشير الى واقع الفرد الداخل 

ذا كان زيداً كان الشك في بقائه فيها فلا مانع من اس تصحاب بقائه،  في الدار، فاإ

ن كان عمرو كان الشك في بقائه فيها فلا مانع من اس تصحاب بقائه.  واإ

ن أ حد الشرطين مطابق للواقع فيحصل منه العلم الإجمالي التعبدي  وحيث اإ

بثبوت أ حد ال ثرين الشرعيين المترتبين على الفردين بعنوانهما الخاص، ويكون العلم 

 الإجمالي منجزاً.

آثار  آثار بقاء زيد في الدار وترتيب أ هذا مضافاً الى أ نه ل مانع من ترتيب أ

لي بعدم مطابقة أ حد الاس تصحابين للواقع ل يمنع من بقاء عمرو فيها، والعلم الإجما

جريانهما معاً ول يوجب التعارض ل ن اس تصحاب بقاء زيد فيها ل يدل على نفي 

ل على القول بال صل المثبت. بقاء عمرو والعكس اإ
1

 

ذ بعد فرض تساوي وفيه ن هذا الفرض هو من القسم ال ول ل الثاني،اإ : اإ

ذن هو من القسم ال ول ل من القسم الفردين، هما فرد واحد ل  يعلم بخروجه، فاإ

 الثاني.

ما قوله: بان أ حد الشرطين مطابق للواقع فيحصل العلم الإجمالي  واإ

التعبدي، ليس على ما ينبغي ل ن الحاصل هو العلم التفصيلي ل الإجمالي سواءً 

 أ ريد به الفرد ال ول أ م أ ريد به الفرد الثاني، بعد فرض تساويهما.

                                                           
  187ص 13( المباحث ج1



 (17).........................................عشر الثالثالجزء   

 في جريان الاس تصحاب في الفرد المردد
 

 المردد؟ من الفرد ول بد من تحرير محل النزاع ليتضح ما هو المراد

ذ ل  ليس المراد من الفرد المردد هو المردد بحسب الواقع ونفس ال مر، اإ

يعقل له معنى، ل ن المحتملات المتصورة لمعنى الفرد المردد واقعاً ل تخلو من أ حد 

 ها مس تحيلة.معان أ ربعة كل 

المعنى ال ول: أ ن يكون تردده من جهة الوجود والعدم بمعنى أ ن يكون الفرد 

ما أ ن يكون  ذ ل واسطة بينهما، فاإ المردد واقعاً بين الوجود والعدم وهو مس تحيل اإ

ما افتراض تردده بحسب  ما أ ن يكون معدوماً، واإ الفرد موجوداً بحسب الواقع واإ

 ذا يعني ارتفاع النقيضين في مورده واس تحالته واضحة.الواقع بين الوجود والعدم فه

المعنى الثاني: أ ن يكون التردد من جهة الشخص بمعنى أ ن ل يكون للفرد 

المردد ما يشخصه واقعاً وفي نفس ال مر، وهو ما صحح وصفه بالمردد، فهو مجرد 

د الفرد من تمام المشخصات الزمانية والمكانية وغيرها، وهذا محال ل ن افتراض وجو 

ن الشيء ما لم يتشخص ل يوجد.  المردد يساوق تشخصه، للقاعدة اإ

المعنى الثالث: أ ن يكون التردد من جهة التشخص للفرد المردد، كما لسائر 

ن ما يشخص الفرد المردد هو التردد  ال فراد ما يشخصها ويميزها عن غيرها، واإ

ذ التردد يباين التشخص فكيف يك ون ما به التشخص وهذا ل معنى محصل له اإ

 مبايناً للتشخص.

المعنى الرابع: أ ن يكون التردد من جهة قابلية الفرد المردد للصدق على 

ن كان المراد منه الكلي فهو معنى معقول ولكنه غير مراد  كثيرين، وهذا المعنى اإ

ن كان المراد منه الجزئي بالحمل الشايع  قطعاً ولو كان مراداً فهو من سوء التعبير، واإ

نما يصدق على نفسه.فه  و مس تحيل ل ن الجزئي يمتنع فرض صدقه على كثيرين، واإ



 (18........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

نما هو الفرد المردد عند  ن المقصود من الفرد المردد واقعاً اإ وبهذا يتضح اإ

المكلف المتشخص في نفس ال مر والواقع.
1

 

 وقد ذكروا له صورتين:

لو علم  كمالقسم الثاني من اس تصحاب الكلي، الصورة ال ولى: ما هو من ا

ن هذا الفرد مردد بين فردين لو كان الفرد ال ول  ل اإ تحقق الكلي بواسطة فرده اإ

فهو مقطوع الارتفاع ولو كان الفرد الثاني فهو مقطوع البقاء، ومثاله ما لو علم 

المكلف بجامع الحدث بواسطة علمه بوجود حدث منه مردد بين البول والمني، فلو 

فهو مرتفع قطعاً لفتراض توضأ  المكلف بعد العلم كان الصادر منه هو حدث البول 

 بوجود جامع الحدث ولو كان الصادر منه هو حدث الجنابة فهو باق يقيناً.

وهذه الصورة هي التي قالوا فيها بجريان اس تصحاب كلي الحدث لتوفره 

 على أ ركان الاس تصحاب.

ما اس تصحاب الفرد الواقعي المردد بين الفردين، قال بعض بامكا ن واإ

 جريان.

ن كان هو اس تصحاب الفرد  وقد نوقش من قبل المحقق النائيني )قده( بأ نه اإ

الخارجي دون ملاحظة خصوصيته الفردية فهذا هو اس تصحاب الكلي، ل ن 

تجريد الحدث من الخصوصية البولية، وعن الخصوصية الجنابية يقتضي أ ن يكون 

 المس تصحب هو الجامع.

ن كان مراده اس تصحاب الفرد  على تقدير الخصوصية ال ولى واس تصحابه واإ

ما مقطوع الارتفاع على تقدير  على تقدير الخصوصية الثانية فهو ممتنع قطعاً، ل ن اإ

ما ل يقين بحدوثه على تقدير الخصوصية الثانية.  الخصوصية ال ولى، واإ

                                                           
  محمد صنقور، 162ص 1( المعجم الأصولي ج1



 (19).........................................عشر الثالثالجزء   

الصورة الثانية: ما لو علم المكلف بجامع التكليف مع تردده فيما هو متعلقه 

وهل هو الفرد ال ول أ و الفرد الثاني؟ ثم احتمل ارتفاع الجامع بسبب ما  واقعاً،

 يوجب ارتفاع متعلقه الواقعي.

ن منشأ  الشك في بقاء الجامع في الصورة  والفرق بين الصورتين، هو اإ

ال ولى هو الجزم بارتفاع أ حد الفردين، فلو كان هو متعلق الجامع واقعاً لكان الجامع 

يحرز أ نه متعلق الجامع واقعاً فأ دى ذلك الى الشك في بقاء قد أ رتفع، ولكن لم 

 الجامع.

ما منشأ  الشك في الصورة الثانية فهو احتمال عروض ما يوجب ارتفاع  واإ

متعلق الجامع واقعاً، ومن هنا وقع الشك في بقاء الجامع، وقد مُثِّل له، ما لو علم 

ما صلا ما صلاة الطواف واإ ة الآيات ثم احتمل المكلف بوجوب أ حدى الصلاتين، اإ

ارتفاع الوجوب بسبب نسخ وانتفاء الموضوع، وهنا ل يمكن اس تصحاب الفرد 

المردد لو كان بمعنى اس تصحاب الفرد على تقدير الخصوصية ال ولى، واس تصحابه 

ما اس تصحابه بقطع النظر عن الخصوصيتين فهذا  على تقدير الخصوصية الثانية، واإ

 م تفصيلًا.اس تصحاب جامع التكليف المعلو 

 وقيل بامكان اس تصحاب تنجز الفرد ال ول واس تصحاب تنجز الفرد الثاني.

ن المفهوم قد يكون مردداً، وهو ما يدور معناه بين معنيين متباينين أ و  ثم اإ

 بين معنيين أ حدهما أ وسع من الآخر.

ومثال ال ول: ما لو ورد )ذات القرء ل يصح طلاقها( فان القرء مردد بين 

ما أ ن يكون المراد منه معنيين م  ما أ ن يكون المراد منه الطهر، واإ تباينين، فاإ

 الحيض.



 (20........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ومثال الثاني: عدم جواز الصلاة خلف الفاسق، ومفهوم الفاسق مردد بين 

مرتكب الكبيرة والصغيرة، وهذا يقتضي ضيق دائرة المفهوم وبين مرتكب الكبيرة 

 فحسب.

ما في الحالة ال ولى، من دوران المفهوم بين  متباينين، وعدم وجود قدر واإ

مشترك بينهما فلا مجال للاس تصحاب ل ن ال ثر الشرعي المترتب على المفهوم 

 والمردد ل يحرز ترتبه على المعنى ال ول ول على المعنى الثاني.

فلو علم بتحيض المرأ ة ثم شك في بقائها على حدوث الحيض، فهنا ل يمكن 

 ابت لمفهوم الفرد وهو صحة الطلاق.اس تصحاب حدث الحيض لترتب ال ثر الث

وكذا لو كانت الحالة السابقة هي الطهر، نعم لو كان ال ثر الشرعي مترتباً 

 على عدم القرء، بأ نه يمكن اس تصحابه لترتيب ال ثر الشرعي عليه.

ما في حالت دوران ال مر للمفهوم بين ال قل وال كثر، فلو كان القدر  واإ

زاً ثم شك في بقائه فأ نه ل مانع من جريان محر  –وهو ال كثر  –المتيقن 

الاس تصحاب لترتيب ال ثر الشرعي المترتب على المفهوم المردد، كما لو كنا نحرز 

عدالة زيد على كلا التقديرين من مفهوم العدالة ثم شك في بقاء هذا المقدار من 

 العدالة.

ما لو كان ال قل هو المحرز ثم شك في بقائه فحينئذٍ ل يمكن  جريان اإ

الاس تصحاب لترتيب ال ثر الشرعي المترتب على المفهوم المردد، لعدم احراز تحقق 

ذ لعل الاكثر هو المراد من المفهوم المردد فالشك في مورد ال قل  المفهوم المردد، اإ

 شك في أ صل حدوث المفهوم.

نه ل مانع من جريان الاس تصحاب لو  ما لو كان ال ثر مترتباً على العدم فاإ اإ

العدم محرزاً ثم شك في ارتفاعه، كما لو كنا نحرز عدم عدالة زيد على كلا كان 



 (21).........................................عشر الثالثالجزء   

التقديرين من المراد من مفهوم العدالة، ثم أ ن زيداً ترك ارتكاب الكبيرة فشككنا في 

 عدم العدالة، هل ارتفع بذلك أ م ل فعندئذٍ نس تصحب عدمها.

ن المقصود من ترتب ال ثر على المفهوم المردد هو ترت  به على المفهوم ثم اإ

المتعين في نفس ال مر والواقع، وليس المقصود ترتبه على المفهوم المردد بعنوان كونه 

نما نشأ  عن جهل المكلف بما  مردداً، فان التردد ليس هو موضوع ال ثر الشرعي، واإ

 هو المراد الواقعي من المفهوم، فلم يؤخذ التردد في مفهوم ال ثر الشرعي.

عدم جريان الاس تصحاب في الش بهات  قده(:قال الس يد الشهيد )

ذا شك في صدق مفهوم العادل على فاعل الصغيرة سواءً أ ريد به  المفهومية كما اإ

 اس تصحاب الموضوع أ و الحكم.

)ووضحه(: بأ ن الشك في موارد الش بهات المفهومية ليس في الواقع بل في ما 

ن مدلول اللفظ بما هو مدلول اللفظ ليس موضوعاً  هو مدلول اللفظ ومن الواضح اإ

للحكم الشرعي ليجري الاس تصحاب فيه، والواقع ل شك فيه بل يقطع بعدم 

ارتكاب الكبيرة ويقطع بارتكاب الصغيرة فلا معنى للاس تصحاب.
1

 

ومن هنا يتضح بان اس تصحاب الفرد المردد هو اس تصحاب شخصي ل 

ما هو كلي في مقابل اس تصحاب الكلي من القسم الثاني، حيث أ ن الشخص  اإ

فرد معين كطهارة ماء معين أ و هو فرد مردد من طبيعة واحدة ك حد الفردين في 

مثال العلم الإجمالي، بالنجس أ و من طبيعتين ك حد الفردين في العلم الإجمالي بين 

 النجس والواجب مثلًا.

شكال في  وال ول هو القسم ال ول من اس تصحاب الكلي وقد مر انه ل اإ

ما اس تصح ناءين فقد قسم الى جريانه، واإ اب الفرد المردد، كالنجاسة المرددة بين اإ

 قسمين:

                                                           
  251ص 9( بحوث في علم الأصول ج1



 (22........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ذا كان الشك في بقاء المعلوم بالإجمال من جهة ارتفاع أ حد  القسم ال ول: اإ

 الفردين أ و خروجه عن محل الابتلاء كما لو سكب أ حد الإناءين.

ذا كان الشك في بقاء المعلوم بالإجمال من غير هذه الج   هة.القسم الثاني: اإ

ما القسم ال ول: فلا يجري الاس تصحاب فيه، وذلك لعدم تعلق اليقين  اإ

والشك بموضوع ذي أ ثر شرعي، وهو ما يعتبر في صحة التعبد بالس تصحاب، 

ثر  حيث يتعلق اليقين والشك بالعنوان الذي يكون بذلك العنوان موضوعاً لل 

ل فلا يكفي تعلقهما بغير ذلك العنوان.  الشرعي، واإ

نما هو واقع ذلك الفرد ومصداقه بما له  وما هو ال ثر الشرعي في الفرد المردد اإ

من العنوان الخاص، كنجاسة هذا الإناء أ و ذلك بواقعه وعنوانه التفصيلي وهو اإن 

ن كان هو الزائل فمقطوع الانتفاء فلم يتعلق يقين  كان هو الباقي فمقطوع البقاء واإ

 وشك بشيء له أ ثر شرعي.

ما تعلقه بالع  نوان الإجمالي، ك حد الإناءين أ و عنوان الفرد المردد أ و ما هو واإ

ن ال ثر الشرعي لم  ل اإ ن كان متيقناً سابقاً ومشكوكاً لحقاً اإ موضوع ال ثر، فهو واإ

 يترتب على هذه العناوين كي يجري الاس تصحاب.

ن الدوران بين المقطوعين مما يمنع جريان الاس تصحاب وحيث  والحاصل: اإ

ما على متيقن الزوال أ و متيقن البقاء وهذا هو القسم الثاني ال ثر الشرع ي مرتب اإ

 من اس تصحاب الكلي.

ن تمت أ ركان الاس تصحاب فيه  ما ما كان من العناوين الإجمالية، فهو اإ واإ

ل أ نه ل أ ثر شرعي له ل نه لم يعلق بهذه  من اليقين السابق والشك اللاحق، اإ

 ال دلة الشرعية. العناوين من الآثار الشرعية في أ لس نة

ذا كان العنوان الإجمالي  وقد يقال:  نما ل يجري في الفرد المردد اإ ن ال صل اإ اإ

ذا كان ملحوظاً على  ما( اإ بما هو هو في حيال ذاته مقصوداً في الاس تصحاب، )واإ



 (23).........................................عشر الثالثالجزء   

وجه الطريقية والمشيرية الى ما هو موضوع ال ثر بنحو الإجمال فلا محذور في 

حاظ يكون وس يلة ل يصال التعبد بالبقاء الى ما هو الاس تصحاب ل ن بهذا الل

 موضوع ال ثر الشرعي.

: بأ نه لو سلم ذلك فانه في فرض قابلية ما يحكى عنه العنوان فأ نه يقال

الإجمالي لإعمال التعبد فيه، والمفروض عدم قابليته لذلك، لعدم تعلق الشك 

ن أ خذ وجهاً وعن وانًا لهذا الفرد كان مقطوع بعنوان من العناوين التفصيلية، )فأ نه( اإ

ن أ خذ كونه عنوانًا ووجهاً للفرد الآخر كان مقطوع الارتفاع فلا شك في  البقاء واإ

ل بعنوان أ حد الفردين أ و الفرد المردد أ و بغيرهما من العناوين  البقاء على كل تقدير اإ

الإجمالية العرضية، وبعد خروج مثلها عن حيز ال ثر الشرعي فلا يجري 

 اب فيها كما هو ظاهر.الاس تصح

كالدوران بين المتباينين أ و بين  -ومن ذلك يظهر الفرق بين الفرد المردد 

ال قل وال كثر، كالشك في زيد أ نه أ بن عمرو أ و أ بن خالد بعد موت أ حدهما أ و 

كالشك في النهار أ نه ينتهيي بغياب القرص أ و بذهاب الحمرة المشرقية، وفي مفهوم 

وبين القسم الثاني  -وعشرين شبراً أ و ثلاثًا وأ ربعين تقريباً الكر المردد بين س بعة 

من اس تصحاب الكلي كالحدث المردد بين ال صغر وال كبر، فان صحة 

ن ال ثر الشرعي للكلي ثابت كالمنع  نما هي ل جل اإ الاس تصحاب في هذا القسم اإ

ال ثر  من الصلاة بخلاف الفرد المردد فأ نه ل أ ثر شرعي لعنوان أ حد الطرفين، بل

 للفرد.

ولو أ نعكس ال مر كما لو انعدم ال ثر الشرعي للكلي، وكان للفرد المردد أ ثر 

شرعي أ نعكس ال مر فيجري الاس تصحاب في الفرد المردد دون الكلي من القسم 

 الثاني.



 (24........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

القسم الثاني وهو ما كان الشك في بقاء المعلوم بالإجمال من جهة أ خرى كما 

ن ثم احتمل الطهارة للنجس الواقعي في اليوم الثاني، لو علم بنجاسة أ حد الإناءي

 فهل يجري الاس تصحاب هنا.

ذ  قيل بعدم جريانه ل ن اس تصحاب النجاسة المرددة ل أ ثر شرعي به، اإ

 النجاسة حكم شرعي تعلق بأ حدهما المعين خارجاً غير المعلوم عند المكلف.

ي كان النجس ول في كل واحد من الإناءين ل نهما مع قيد التعين الذ

 الواقعي مقيد به، بين ما ل يقين سابق بنجاس ته وبين ما يحتمل ارتفاع نجاس ته.

وقيل بجريانه في كل واحد من الإناءين ل في الفرد المردد المعلوم بالإجمال 

الذي لم يترتب عليه ال ثر الشرعي، بتقريب: اس تتباع العلم الإجمالي المنجز لليقين 

ما في فرض انطباق المعلوم عليه.بالنجاسة لكل واحد منه
1

 

                                                           
  الشيرازي صادق – 37ص 7( بيان الأصول ج1



 (25).........................................عشر الثالثالجزء   

 الش بهة العبائية
 

سماعيل الصدر )قده( عندما زار النجف  وهي ما أ ثارها الس يد الجليل اإ

ال شرف أ يام الش يخ ال خوند )قده( فأ ثار في ال وساط العلمية هذه الش بهة حتى 

 صارت عندهم موضعاً للمناقشة والرد واش تهرت باسم الش بهة العبائية.

: لو وقعت نجاسة على أ حد طرفي عباءة ولم يعلم أ نه أ ي طرف وحاصلها

منها، وهل هو الطرف ال على أ و الطرف ال سفل؟ ثم طه ر أ حد الطرفين وليكن 

الطرف ال سفل مثلًا، فاإن النجاسة المعلومة الحدوث تصبح مشكوكة الارتفاع 

 ول مانع من اس تصحاب النجاسة الجامعة بين الطرفين حيث يكون أ حدهما

 مقطوع الارتفاع على تقدير حدوثه والآخر متيقن البقاء على تقدير حدوثه أ يضاً.

 وهذا الاس تصحاب من الواضح أ نه من القسم الثاني لدورانه بين مقطوعين.

ومقتضى جريانه أ ن الحكم بنجاسة الملاقي لطرفي العباءة معاً، وبطلان هذا 

ة محكوم بالطهارة بالإجماع اللازم ضروري ل ن ملاقي أ حد طرفي الش بهة المحصور

ل أ حد طرفي الش بهة  كما قيل عن الش يخ المظفر في أ صوله، وهنا لم يلاق البدن اإ

ما الطرف ال سفل فقد خرج عن طرف الش بهة   –وهو الطرف غير المغسول، واإ

بتطهيره يقيناً، ومن هنا فالحكم بنجاسة ملاقيه غريب من  –حسب الفرض 

ن الناحية الفقهية، كيف؟ فأ نه  ن لقى الطرف النجس حكم بطهارته لما ذكر من اإ اإ

الملاقي ل حد طرفي العلم الإجمالي محكوم بالطهارة ومع ملاقاته الطرف المغسول 

ن ملاقاة البدن  أ يضاً، فيحكم بنجاسة الملاقي، وغرابة هذا الحكم واضحة من جهة اإ

ن الجامع بين الطرفين وه و عنوان للطرف الطاهر مؤثرة في نجاس ته، من جهة اإ

أ حدهما محكوم بالنجاسة بمقتضى الاس تصحاب لهذا الجامع، بينما أ نه هنا ل يحكم 

ن لقى غير  ن لقى الطرف المغسول فهو قد لقى الطاهر، واإ بنجاسة الملاقي، ل نه اإ



 (26........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

المغسول فيكون ملاقياً لطرف الش بهة وهو محكوم بالطهارة بمقتضى الإجماع 

 المدع..

 جريان الاس تصحاب الكلي من القسم الثاني.وبهذا يكشف عن عدم صحة 

عن ذلك، بأ ن الاس تصحاب هنا ليس من اس تصحاب الكلي  وقد أ جيب

القسم الثاني بل هو من اس تصحاب الفرد المردد، الذي ل يجري فيه 

ن تردده  الاس تصحاب على ما تقدم، عدا ما نقل عن البعض بصحة جريانه، واإ

ن أ ثر القدر المشترك أ ثر بحسب علمنا ل يضر بيقين وجوده سابق اً، والمفروض اإ

 لكلا الفردين، فيمكن ترتيب ذلك ال ثر باس تصحاب واقع الشخص المعلوم سابقاً.

ل العلم؟ وفيه ن تردده بحسب علمنا، كيف ل يضر باليقين، وهل اليقين اإ : اإ

 فالتردد يعني الشك وهو مناف لليقين.

ذا أ راد من اليقين بوجود القدر ا ل اإ لمشترك، والتردد في الفرد وهنا اللهم اإ

أ ختلف متعلق ال مرين من اليقين والشك، ل ن متعلق اليقين هو أ حد الطرفين، 

ومتعلق الشك هو الطرف ال على، نعم ركنا الاس تصحاب بالنس بة للقدر المشترك 

متوفران من اليقين به والشك، فأ ن كونه مردد بين مقطوع البقاء وبين مقطوع 

 الحقيقة هو الشك فعلًا في بقاء الفرد الواقعي وارتفاعه ل ن الارتفاع معناه في

ن القطع بالبقاء والقطع بالرتفاع ليسا قطعين فعليين بل كل منهما قطع  المفروض اإ

على تقدير مشكوك والقطع كذلك ليس قطعاً فعلًا بل هو عين الشك
1

، فتأ مل.
2

 

الفرد  ولكن ل فائدة في جريان القدر المشترك، لغرض ترتيب أ ثر

ما حالة ال ثر بخصوصه وهو الفرد فمن الواضح أ نه غير متيقن بل هو  بخصوصه، واإ

                                                           
  335ص 4( المظفر، أصول، ج1

2
وجهه: إن هذا الشك تقديري وليس فعلي، وإن كان تقديرياً من الجهتين، ومعه فكيف يقال بثبوت الركن الثاني، إذ المطلوب ( 

 فيه الشك الفعلي لا التقديري.



 (27).........................................عشر الثالثالجزء   

مجهول مردد بين خصوصيتين، فلا يتحقق باس تصحاب الفرد المردد الركن وهو 

 اليقين بالحالة السابقة.

: أ ن يقال بأ ن الكلي هنا وهو أ حد الطرفين، مما ينطبق وال وجه في الجواب

حسب  –على غير المغسول والطرف ال سفل المغسول على كل من الطرف ال  

وبعد غسل الطرف ال سفل يقطع بارتفاع الكلي بعنوان أ حد الطرفين،  –الفرض 

فأ نه ل ينطبق على الطرف ال سفل لخروجه، ول على الطرف ال على فهو واحد 

 مما ل ينطبق عليه أ حد الطرفين.

ن عدم التفرقة بين قال ش يخنا  –بابي اس تصحاب الكلي  المظفر )قده(: اإ

واس تصحاب الفرد المردد هو ما أ وجب الاشتباه عند البعض  –القسم الثاني 

 وأ حكم الش بهة.

 ثم تساءل ما الضابط للبابين؟

ما أ ن يكون أ ثر للكلي وأ جاب ن ال ثر المراد ترتيبه اإ لذات  –أ ي  –: اإ

للفرد، أ ي للحصة الحصة ل بما لها من التعين الخاص والخصوصية المفردة، أ و أ ثراً 

 بما لها من التعين الخاص والخصوصية المفردة.

فان كان ال ول: يكفي فيه اس تصحاب القدر المشترك، أ ي ذات الحصة 

ما في ضمن الفرد المقطوع الارتفاع على تقدير أ نه هو الحادث )ويكون  الموجودة اإ

 ذلك من اس تصحاب الكلي القسم الثاني(.

ن كان الثاني فلا يكفي اس ت نما الذي ينفع هو واإ صحاب القدر المشترك، واإ

اس تصحاب الفرد بما له من الخصوصية المفردة، والمفروض أ نه مردد بين مقطوعين 

 كل على تقدير حدوثه، ويكون ذلك من باب اس تصحاب الفرد المردد.



 (28........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ذا عرفت هذا الضابط فالمثال الذي وقعت فيه الش بهة هو من النوع الثاني  اإ

ة المس تصحبة ليس أ صل العباءة أ و الطرف الكلي منها بل ل ن الموضوع للنجاس

ما ال على أ و ال سفل.  نجاسة الطرف الخاص بما هو طرف خاص اإ

ما لماذا ل يصح الاس تصحاب في الفرد المردد؟  واإ

فقد قيل بعدم توفر الركن الثاني فيه وهو الشك في البقاء، وقد قيل لعدم 

 ضلًا عن الشك في البقاء؟توفر الركن ال ول وهو اليقين بالحدوث ف

ن الفرد بما له من الخصوصية مردد حسب الفرض بين  والوجه في  ال ول: اإ

ما هو مقطوع البقاء وبين ما هو مقطوع الارتفاع، فلا شك في بقاء الفرد الواقعي 

ما مقطوع البقاء أ و مقطوع الارتفاع فلا شك في  الذي كان معلوم الحدوث ل نه اإ

 بقاء المتيقن.

ن كونه مردد بين مقطوعين معناه في الحقيقة هو الشك فعلًا في  ودفعه: اإ

ن القطع بالبقاء وكذا بالرتفاع ليس  بقاء الفرد الواقعي وارتفاعه، ل ن المفروض اإ

ذ القطع كذلك ليس قطعاً فعلياً بل هو  فعلياً بل هو قطع على تقدير مشكوك اإ

 عين الشك.

ن متعلق اليقين هو الفرد المردد و  وفيه: ليس هو الفرد الواقعي وأ حدهما اإ

 غير الآخر.

ن ما هو متعلق اليقين هو الفرد الموصوف بالتردد، بينما ما هو  وبعبارة: اإ

متعلق الشك ليس هو الفرد الموصوف بالتردد، وهذا معناه انخرام الركن الثالث، 

 وهو وحدة القضية المتيقنة والمشكوكة.

بل ما هو محط ال ثر هو الفرد  ولو سلم فهو ليس بمحط لل ثر بما هو مردد

 بوجوده الواقعي، المتيقن عندنا أ يضاً.



 (29).........................................عشر الثالثالجزء   

ولو بني على أ ساس كفاية الحدوث وليس اليقين بالحدوث في جريان 

الاس تصحاب كما اس تظهرناه فيما س بق من صحيحة أ بن س نان، فأ يضاً ل يجري 

آة ومشيراً الى الفرد الو  اقعي باشارة الاس تصحاب، باعتبار اتخاذ عنوان أ حدهما مرأ

ترددية، ل ن الإشارة في مرحلة الشك ل تردد فيها، ول بقاء لعنوان أ حدهما، كما 

 تقدم.

ن أ ريد به اليقين بحدوث الفرد مع قطع والوجه الثاني ن اليقين بالحدوث، اإ : اإ

النظر عن الخصوصية المفردة ل نها مجهولة بحسب الفرض، فاليقين موجود ولكن 

الذي يصلح للانطباق على كل  –اسة أ حد الطرفين نج –المتيقن هو الكلي 

 طرف.

ن أ ريد به اليقين بالفرد بماله من الخصوصية المفردة فواضح أ نه غير حاصل   واإ

ن الخصوصية المفردة مجهولة مرددة بين خصوصيتين، فكيف  فعلًا ل ن المفروض اإ

ذ المردد بما هو مردد ل معنى ل ن يكون  معلوماً تكون متيقنة في عين الحال، اإ

نما المعلوم القدر المشترك.  متعيناً، هذا خلف، واإ

جمالي مؤلف من علم وجهل ومتعلق ال ول هو  وقد تقدم منا بان كل علم اإ

جمال في العلم وهو عين  ل فلا معنى للاإ الجامع ومتعلق الثاني هو الخصوصيات، واإ

جمالياً لنضمام الجهل بالخصوصيات الى ا نما سمي اإ  لعلم بالجامع.الكشف واليقين واإ

ل فائدة في اس تصحابه لنتفاء  –وهو الكلي  –وعلى هذا فما هو متيقن 

الفرد المردد بعد الغسل للطرف لغرض ترتيب أ ثر الفرد بخصوصية، وما له ال ثر 

غير متيقن بل هو مجهول مردد بين  –وهو الفرد بخصوصيته  –المراد ترتيبه عليه 

لفرد المردد ركن اليقين بالحالة السابقة، خصوصيتين، فلا يتحقق في اس تصحاب ا

ن الفرد المردد متيقن ولكن ل شك في بقائه.  ل اإ



 (30........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ن الفرق بين اس تصحاب الكلي القسم الثاني وبين اس تصحاب  وبهذا يتبين اإ

 ، عدة أ مور:المردد الفرد

 –ال مر ال ول: أ نه بعنوان الكلي يوجد في الفقه ما يترتب عليه من ال ثر 

على ما تقدم في المباحث السابقة، ول يوجد في الفقه ما يترتب  –ككلي الحدث 

 على عنوان الفرد المردد.

القسم الثاني  -ال مر الثاني: بناء على ال مر ال ول، فالس تصحاب في الكلي 

 يجري، ول يجري في الفرد المردد. -

نه، ال مر الثالث: أ نه في الفرد المردد، لو فرض جريانه بناء على توفر أ ركا

نما يكون على واقع الفرد، أ و قل الفرد الواقعي، وبقرينة  فان ال ثر المراد ترتبه اإ

 احتمال انطباقه على طرفي التردد، يترتب ال ثر على كل واحد فيما لو كان له ال ثر.

في اس تصحاب الكلي  –الكلي  –فيما يترتب ال ثر على نفس الجامع 

ال ثر على هذا الطرف أ و ذاك، ل نه واس تصحاب الكلي ل يثبت به شرعاً ترتب 

 لزمه العقلي.

جمالياً فيما لو زادت ال طراف  نما يكون اإ ذا قلنا، بان العلم اإ ننا اإ ال مر الرابع: اإ

على قدر المعلوم بالإجمال، كان هذا المعنى موجوداً في اس تصحاب الكلي المردد 

ذ هو بين الفردين، الطويل والقصير، وغير موجود في اس تصحاب الفرد  المردد، اإ

جمالً.  فرد ل جامع، فيه جهات أ و جهتين، وهو معلوم تفصيلًا ل اإ

ويترتب على ذلك، بان ارتفاع أ حد الطرفين للتردد يقطع بارتفاع الكلي 

ل على تقدير حدوثه  بخلاف ارتفاع أ حد الطرفين في الكلي فأ نه ل يقطع بارتفاعه اإ

 –ل الطرف ال سفل، فأ ن الطرف ال على في الفرد المرتفع، ولذا قلنا بأ نه بعد غس

 واحد وهو بما ل ينطبق عليه )عنوان أ حدهما( أ حد الطرفين. –غير مغسول 



 (31).........................................عشر الثالثالجزء   

ال مر الخامس: ويترتب على ما س بق، بأ ن ملاقاة طرف في الفرد المردد ل 

يكون موجباً لنجاسة ملاقيه لحتمال عدم تحقق الفرد في هذا الطرف بل في 

ما ملاقاة أ حد طرفي العلم الإجمالي، فهو موجب بناء على  الطرف المغسول، واإ

قول بعض المعاصرين، بنجاسة الملاقي، من جهة وجود الكلي في هذا الطرف، 

 ل ن القدر المشترك أ و الجامع موجود في الطرفين.

ولك أ ن تقول: بأ ن ملاقاة الطرفين في ما لو بني على الفرد المردد موجبه 

واحد موجب لنجاس ته في ما لو بني على كلي القسم  لنجاسة الملاقي، فيما طرف

 الثاني.

ولذا ذكر بعضهم: ان اس تصحاب الفرد المردد أ ثره نجاسة ملاقي جميع 

بنحو الفرد المردد  –ال طراف، فان التعبد بنجاسة هذا الطرف أ و ذاك الطرف 

 يكون أ ثره نجاسة ملاقي الطرفين من غير ش بهة المثبتية. –

ما هذا الطرف أ و ذلك ل نه واس تصحاب الكلي ل ن النجس اإ  يثبت شرعاً اإ

 لزمه العقلي.

ول يرد عليه، أ نه ل وجود خارجي للفرد المردد، لجواز التعبد به وترتيب 

 ال ثر عليه كالواجب التخييري.

 بين ال مرين: والفرق واضح

لزام على نحو التخيير وهو  أ ولً: لما ذكره البعض بأ ن الوجوب التخييري نحو اإ

 عند الله وعندنا واحد.

ما ما نحن فيه فالنجاسة متعينة عند الله س بحانه مجهولة عندنا فالمعلوم  واإ

 هو النجس الواقعي الجاري فيه الاس تصحاب، لكنه مجهول عندنا.

ما لعدم وحدة  مكان جريان النجاسة في الفرد الواقعي، اإ وقد تقدم عدم اإ

ما القضية المتيقنة والمشكوكة لختلاف عنوان ا لفرد الواقعي مع الفرد المردد، واإ



 (32........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

لعدم الشك في الفرد الواقعي كما قيل لتردده بين مقطوعين، والصحيح بين 

 قطعين، ل نه فرد واحد موصوف بالتردد.

والصحيح في الفرق بين الواجب التخييري والفرد المردد، أ نه في التخييري 

ما الفرد المردد فلا يقين با لحدوث بل و ل شك في يتوفر اليقين بالحدوث، واإ

 البقاء.

ن الترديد في الفرد في المتعلق، ول ترديد في الواجب التخييري بل  واإ

توس يع لدائرة المتعلق ليشمل عدة أ فراد يتخير  المكلف في امتثال أ حدهما، وبعبارة 

ن الترديد من  أ نه ل ترديد في الفرد واقعاً بل هو عندنا، وفي الواجب التخييري اإ

 ر المتعلق في الواقع وعندنا.حيث اختيا

ن عنوان أ حد الطرفين أ و ال طراف يبق. منطبقاً على أ ي  هذا مضافاً الى اإ

طرف ولو خرجت البقية أ و أ متنع امتثالها فيما ل ينطبق عنوان أ حد الطرفين فيما 

 لو خرج أ حد الطرفين في الفرد المردد.

المردد في مقام  ما قاله بعض المعاصرين: ان اس تصحاب الفرد ومن الغريب

الثبوت ل مانع منه، وكذا في مقام الثبات لشمول اطلاق أ دلة الاس تصحاب 

لمثله، لليقين بنجاسة هذا الفرد أ و ذلك، والشك في بقاء تلك النجاسة عند غسل 

ل بالملازمة العقلية، وهو مثبت  أ حدهما، لكن ترتب نجاسة الملاقي عليه ل يكون اإ

 اتها.فلا يجري الاس تصحاب لثب

ن  ن الإطلاق المدع. ل دلة الاس تصحاب ل وجه له بعد اإ ووجه غرابته: اإ

 قلنا بأ نه ل أ ثر مترتب على عنوان الفرد المردد في الفقه.

ما هذا أ و  ذ ال خير تعلق بعنوان اإ ن الشك لم يتعلق بما تعلق به اليقين، اإ واإ

 ذاك، وال ول تعلق بعنوان هذا فقط.



 (33).........................................عشر الثالثالجزء   

نما  ن العلم بالنجاسة اإ يترتب على ملاقاة كلا الطرفين ل على ملاقاة مع اإ

ذ هو غير الكلي القسم الثاني.  طرف واحد، اإ

وقد مثل له بما جعله مؤيداً لعدم ترتب ال ثر ل نه مثبت بالقول: أ نه لو قال 

ل ثوب واحد، وشك الوارث في  عندي ثوب لفلان، ومات ولم يكن في تركته اإ

ب الذي وجد عنده وديعة، فان اس تصحاب بقاء الوديعة عنده، ل يحكم بأ ن الثو 

بقاء الوديعة ل يثبت كونه وديعة.
1

 

وانت مطلع على ما قلناه، بأ نه من الفرد المردد وفي مثله ل يجري 

الاس تصحاب ل أ نه يجري ويكون مثبتاً، وعدم جريانه لعدم اليقين يكون الثوب 

 عنده وديعة أ و مملوك له، وهو ثوب واحد.

ثوبان، لكان من اس تصحاب الكلي من القسم الثاني، كما نعم لو وجد عنده 

 هو واضح.

                                                           
  الشيرازي صادق 72ص – 7ان الأصول ج( بي1



 (34........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 لش بهة العبائيةما أ جيب به عن ا
 

ن الملاقي ل حد  الجواب ال ول: ما عن المحقق النائيني )قده( وهو مبني على اإ

 طرفي العلم الإجمالي بالنجاسة محكوم بالطهارة.

ن اس تصحاب بقاء النجاسة الجامعة ليس من اس ت صحاب الكلي من بيانه: اإ

القسم الثاني، ل ن الكلي من هذا القسم ما كان مردداً بين فرد من الصنف القصير 

ن الثاني  وبين فرد من الصنف الطويل، حيث يزول الفرد ال ول ويبق. الثاني أ و اإ

 محتمل البقاء.

ما في المقام: فالنجاسة فرد واحد شخصي مردد بين مكانين هما الطرف  واإ

ل سفل ول يعلم بأ ن النجاسة وقعت في أ ي طرف فالتردد في ال على والطرف ا

الخصوصية مع العلم بخصوصية الفرد وعليه فليس الشك في بقاء الكلي وارتفاعه بل 

ذا علمنا بان زيداً في  الشك في الفرد الحادث المردد من حيث المكان، نظير ما اإ

ذا كان في الدار ولكن ل ندري أ نه في الطرف الشرقي أ و في الطرف الغر بي، فاإ

ن كان في  الطرف الغربي فقد مات لنهدام هذا الطرف من الدار ووقوعه عليه واإ

الطرف الشرقي فهو حي فيشك في بقاء حياته، وفي مثله ل مانع من اس تصحاب 

حياته بناء على جريانه وليس هو من اس تصحاب الكلي بل هو من اس تصحاب 

 الفرد المردد من حيث المكان.

َّل له ذا كان لزيد درهم واشتبه به بين ثلاثة دراهم ثم  ومث آخر: ما اإ بمثال أ

تلف أ حد الدراهم فلا معنى لس تصحاب الكلي بالنس بة لدرهم زيد فأ نه جزئي 

 واشتبه حاله بين التالف والباقي.

 : من العراقي )قده( بما يلي:وأ جيب عنه



 (35).........................................عشر الثالثالجزء   

ء والشك أ ولً: بأ ن أ ركان الاس تصحاب تامة، لليقين السابق المتعلق بشي

اللاحق المتعلق ببقاء نفس ذلك الشيء، فالنجاسة متيقنة الحدوث في العباءة 

ن الترديد في محل  مشكوكة البقاء فيها، وعدم كونه من اس تصحاب الكلي، واإ

النجاسة عن العباءة الشخصية المعينة، ل يضر بالمقصود وهو جريان 

ذ الترديد في المحل سبب لح صول الشك في بقاء الاس تصحاب في مثل ذلك، اإ

 النجاسة في العباءة.

كما لو شرب شخص مائعاً مردداً بين كونه ماءً أ و سماً قاتلًا، فالشك في بقاء 

ن كان سبب هذا الشك هو الترديد في نوع  حياة زيد حاصل بعد يقين بها واإ

 المشروب.

نما هو في ذات الدرهم  وكذا مثال الدرهم، فاإن الترديد ليس في المحل واإ

 لزيد، هل هو التالف أ و الباقي.الذي 

 ما يلي: وفي هذا الجواب

ن هذا اليقين متعلقاً بالمس تصحب قبل طرو الاشتباه ل بعده  أ ولً: اإ

ذ هو محل الش بهة، وبالتالي فهذا خروج عن محل  والمفروض أ نه يأ خذه بعده، اإ

 البحث ول كلام ل حد في جريان الاس تصحاب.

دوث غير حاصل من جهة التردد، فلم يتوفر ولو أ خذه بعده لكان اليقين بالح

 ركن الاس تصحاب ال ول ليقال بجريانه.

ن ما مثل له بالمائع المردد بين الماء والسم القاتل مما ل يقين بحياة زيد  ثانياً: اإ

ن اليقين من حيث الحدوث وعدمه وقع  ذ المفروض اإ بعد التردد نعم اليقين قبله، اإ

 بعد الشرب ل قبله، وهذا واضح.

وحياة زيد أ مر واحد مردد بعد الشرب بين الموت وبين الحياة، وليس هي 

 حياة واحد متعين شخصي.



 (36........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ن مصب الاس تصحاب هو درهم زيد ل كلي  ما مثال الدرهم فواضح اإ واإ

ل على ال صل  ن الباقي هو لزيد اإ الدرهم، واس تصحاب كلي الدرهم ل يثبت اإ

 المثبت.

الآثار الشرعية للنجاسة من عدم جواز  : بأ نه هل تجري سائرثم أ جاب ثانياً 

ل مع اخبار المشتري ونحو ذلك أ م ل؟  الصلاة في هذه العباءة، وعدم جواز بيعها اإ

 فانه على الجريان ما الفارق؟

وعلى عدمه فهو بعينه خلاف ما تسالموا عليه من بقاء تنجز العلم الإجمالي 

قق النائيني بنفسه في بعد خروج بعض ال طراف عن محل الابتلاء، ومنهم المح

 مبحث الاش تغال.

عنه بعض المعاصرين: بانه ل يرفع الإشكال عن اس تصحاب الكلي،  وأ جاب

نما يرفع الإشكال عن نفس الش بهة العبائية بالخصوص.  واإ

وأ نت خبير بانه ل يرفع الإشكال عن اس تصحاب الكلي، ل نه ليس مورداً 

ما رفع الإشكال ل نه من اس تص حاب الفرد المردد والاس تصحاب فيه له ليجري، واإ

 ل يجري.

وقد قرر جواب النائيني )قده( الش يخ الفياض بما يوقعه في الإشكال  هذا

ن ذلك من اس تصحاب الفرد  المتقدم الذي أ وردناه على المحقق العراقي )قده( من اإ

 بحده الفردي، وليس من اس تصحاب الكلي.

النجاسة الجامعة بل فرد  قال: وعلى هذا فالمس تصحب في المقام ليس هو

واحد شخصي في موضوع معين من العباءة في الواقع المعلوم عند الله المجهول عندنا 

ذن ل  فلا يترتب على اس تصحاب بقائه نجاسة الملاقي للشك في أ نه لقاه أ و ل، فاإ

 مانع من اس تصحاب عدم ملاقاته له أ و أ صالة الطهارة فيه.



 (37).........................................عشر الثالثالجزء   

ذا كان المس تص ذا وهذا بخلاف ما اإ حب النجاسة الجامعة، فاإن الملاقي اإ

لقى كلا الجانبين فقد لقى النجاسة الجامعة المس تصحبة ولهذا يحكم بنجاس ته 

 ووجوب الاجتناب عنه ظاهراً، وهكذا.

وأ نت خبير بانه ل مورد لس تصحاب شخص النجاسة وليست هي محلًا 

ليس من ثمة جامع للبحث، والمحقق النائيني ل يقول باس تصحاب الفرد المردد و 

 للنجاسة كما ذكره الفياض )حفظه الله(.

ومنه نعرف ما في مناقش ته: حيث قال: أ ولً: فل ن المراد من الكلي في هذا 

القسم أ عم من الكلي الحقيقي والانتزاعي الاختراعي الذي هو متعلق العلم الإجمالي 

نما يتعلق بال  عنوان الانتزاعي وهو ل ن العلم ل يمكن أ ن يتعلق بالفرد الخارجي واإ

ل في عالم الذهن.  عنوان أ حدهما الذي ل وجود له اإ

وعلى هذا فيكون متعلق العلم الإجمالي هو النجاسة الجامعة بين نجاسة هذا 

الطرف من العباءة ونجاسة ذاك الطرف منها وهي عنوان أ حدهما
1

 

الفرد المردد ما فيه، فان النائيني ل يقول بالجامع في المورد بل في  ول خفف.

بين كونه في هذا الطرف أ و ذاك كما بيناه في تحرير أ صل النزاع، وما ذكره الش يخ 

 تحميل واضح على جواب النائيني )قده(.

ن اس تصحاب الفرد بعنوانه التفصيلي ل يجري في نفسه لعدم اليقين  وثانياً: اإ

شك ل ن  بالحدوث، ل في الطرف ال يمن ول في الطرف ال يسر منها ومعه فلا

 اليقين تعلق بنجاسة العباءة أ عم من الجانب ال يمن أ و ال يسر.

وهذا منه غريب، فأ ن متعلق اليقين هو الفرد المردد بين كونه في الجانب 

ال يمن وبين كونه في الجانب ال يسر، وليس متعلق اليقين هو هذا الطرف حتى ل 

 يكون يقين بحدوثه أ و ذاك الطرف.

                                                           
  200ص 13( المباحث ج1



 (38........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

حدة القضية المتيقنة والمشكوكة، فما تعلق به اليقين هو وعد جريانه، لعدم و 

الفرد المردد، يقين تعلق بهذا العنوان، عنوان هذا أ و ذاك، وما هو متعلق الشك 

 ليس هو مما ينطبق عليه عنوان هذا أ و ذاك.

: ما عن المحقق النائيني )قده( أ يضاً، بان اس تصحاب بقاء الجواب الثاني

ن أ ريد اس تصحاب بقائها بمفاد كان الناقصة، فلا النجاسة ل يجري في نفس ه، ل نه اإ

ذ ل يعلم بنجاسة هذا الطرف المعين من العباءة حتى يشك في  حالة سابقة لها اإ

 بقائها بسبب ما.

ن أ ريد اس تصحابها بمفاد كان التامة فهو ل يثبت أ ن اليد الملاقية للعباءة  واإ

ل  ملاقية للنجاسة، ل ن هذا الاس تصحاب ل يثبت اتصاف العباءة بالنجاسة اإ

ذ نجاسة الملاقي متوقفة على تحقيق الملاقاة خارجاً.  على القول بال صل المثبت، اإ

ونجاسة الملاقي )بالفتح( ومجرد وجود الملاقاة في الخارج ل يثبت نجاسة 

 الملاقي ل ن الملاقاة من الآثار العقلية لبقاء النجاسة وليست من الآثار الشرعية.

ذا لم   يجر الاس تصحاب في المسأ لة اندفعت الش بهة بانتفاء موضوعها.واإ

وقد نوقش من قبل المحقق الخوئي )قده(: بأ نه ل مانع من جريان 

 الاس تصحاب بمفاد كان الناقصة مع عدم تعين موضوع النجاسة تفصيلًا.

بأ ن يقال: الموضع الواقعي للنجاسة من العباءة كان نجساً والآن كما كان، 

الواقعي المقطوع ملاقاة اليد معه لملاقاتها لكلا الطرفين، مس تصحب  فالموضع

 النجاسة، والملاقاة حاصلة وجدانًا وبضم ال صل الى الوجدان يتم المطلوب.

وما ذكره المحقق النائيني، من أ ن أ حد الطرفين مقطوع الطهارة والآخر 

جراء الاس تصحاب، ل ن  بين مقطوع مشكوك الطهارة من أ ول ال مر، فلا يمكن اإ



 (39).........................................عشر الثالثالجزء   

الزوال ومشكوك الحدوث جار في كل مسائل القسم الثاني من اس تصحاب الكلي 

ل في خصوص مسأ لة العباءة والمحقق المذكور يقول بجريانه.
1

 

ذ ما معنى الموضع الواقعي، فهو واقعي عند الله مردد وهذا واضح الدفع ، اإ

له ل يقين بواقع هذا عندنا، فهو من الفرد المردد بين هذا الطرف أ و ذاك، وفي مث

نما متعلق اليقين هو الموضع الموصوف بالتردد، وبعد  الطرف أ و ذاك الطرف، واإ

زوال أ حد الطرفين لطهارته، فلا يكون متعلق الشك هو عنوان المردد أ و عنوان 

 أ حدهما لعدم انطباقه على الطرف الباقي.

ن الش بهالجواب الثالث ة تندفع : ما عن ش يخنا الفياض )حفظه الله(: اإ

ن الملاقي ل حد أ طراف العلم الإجمالي  ليه واإ بأ حد أ مرين، أ ولهما: ما أ شرنا اإ

بالنجاسة في الش بهة المحصورة محكوم بالنجاسة وبوجوب الاجتناب كالملاقى 

 )بالفتح(،والطرف الآخر على أ ساس العلم الإجمالي الجديد الحادث بالملاقاة.

الحكم بطهارة الملاقي ل حد الطرفين فاذن تنتفي الش بهة بانتفاء منش ئها وهو 

للعلم الإجمالي بها، وعليه فالحكم مبني على اساس الملاقي لكلا الطرفين من العباءة 

 المغسول وغير المغسول، حكم غريب.

وفيه: ل يقبل أ صل المبنى وهو نجاسة الملاقي ل حد طرفي الش بهة المحصورة 

ن المورد ليس منها، لفرض خروج أ حد الطرف ين بعد التطهير منها، فلم يبق مع اإ

 عنوان أ حد الطرفين.

ن المورد من  جمالي جديد حادث لو قبلنا اإ هذا مضافاً الى أ نه ل يوجد علم اإ

موارد العلم الإجمالي، ل ن ملاقي أ حد الطرفين ل يكون بمس توى الطرف الآخر 

 غير الملاقى، بل دونه من حيث احتمال التكليف فيه.

                                                           
  162ص 4( مصباح الأصول ج1



 (40........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

جمالي جديد طرفاه، ال ول هو طرفي نعم لو لقى كلا الط رفين حصل علم اإ

 العلم الإجمالي ال ول، والثاني هو الطرف الملاقي الجديد.

أ ضف الى ذلك فأ نه يرفع الإشكال عن نفس الش بهة، ولكنه ل يرفع 

 الإشكال عن اس تصحاب الكلي.

ن الملاقي ل حد طرفي الش بهة المحصورة محكوم بالطهارة  ثانيهما: لو سلمنا اإ

ن أ ريد به اس تصحاب نجاسة واقع أ حد  ومع ذلك فالس تصحاب ل يجري ل نه اإ

الطرفين من العباءة بان يتخذ عنوان أ حدهما مشيراً ورمزاً لواقع الفرد المردد بين 

 هذا الطرف أ و ذاك.

ن الاس تصحاب في الفرد المردد ل يجري لعدم تمامية أ ركانه من  فيرد عليه: اإ

 البقاء وقد تقدم.اليقين بالحدوث والشك في 

ن أ ريد به اس تصحاب بقاء النجاسة الجامعة وهو عنوان أ حدهما بوصفه  واإ

جامعاً ل عنوانًا مشيراً، فهو ليس مصباً للاس تصحاب وموصوفاً للنجاسة، وأ نه ل 

ل بال صل المثبت.  يثبت نجاسة الفرد غير المغسول اإ

تصحاب ل فالنتيجة: أ نه بعد غسل أ حد جانبي العباءة فلا يجري اس  

 اس تصحاب الفرد ول اس تصحاب الجامع الانتزاعي، ولهذا ل أ صل لهذه الش بهة.

أ قول: ولعل هذا هو مراد المحقق النائيني )قده(، كما أ شار الى ذلك بعض 

لو أ ريد اس تصحاب النجاسة  –المعاصرين، حيث نص: بان اثبات نجاسة الجامع 

ل بالملازمة العقلية.ل يثبت نجاسة أ حد الطرفين بخصوصي –الجامعة   ة اإ

 والجواب عن الش بهة:

ن  ن الذي أ وقع ال صوليون بغرابة النتيجة في الفقه، هو أ نهم لم يلتفتوا الى اإ اإ

ن لقت اليد الطرف غير المغسول ليس بعنوان كونه  ملاقاة الطرف المغسول بعد اإ



 (41).........................................عشر الثالثالجزء   

سة أ حد طرفاً قد طهر، بل بعنوان كونه أ حد طرفي العلم الإجمالي المس تحدث بنجا

 طرفيه احتمالً أ ي على تقدير حدوث النجاسة بالطرف غير المغسول.

وبهذا اللحاظ ل تكون النتيجة غريبة بل هي على طبق ما أ سس له في 

 مباحث العلم الإجمالي من منجزية طرفيه.

ن ملاقاة اليد للطرف الطاهر بعد غسله  ولكنه ليس بصحيح من جهة اإ

 نجساً ولو للعلم الإجمالي، وأ نه غير منجز. كانت في طرف كونه طاهراً وليس

ل أ ن يقال بأ نهم حينما رتبوا النتيجة قد ل حظوا العلم الإجمالي على القول  اإ

به، قبل التطهير، وحينما وجدوا النتيجة غريبة كان بعد التطهير وخروجه عن 

 منجزية العلم الإجمالي له.

ن ما أ خذ طريقاً للحكم بالنجاسة هو ا لعلم الإجمالي ال ول على وبعبارة اإ

تقديره، وما أ خذ طريق لغرابتها هو العلم الإجمالي الحاصل بعد التطهير وهو ليس 

 بمنجز لطرفيه.

ن المورد ليس من اس تصحاب الكلي القسم الثاني لترد  والصحيح: اإ

 الش بهة، وجريان في الفرد المردد غير تام، فالحكم بالنجاسة ل معنى له.



 (42........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 اس تصحاب الكليالقسم الثالث من 
 

وهو ما كان الشك في بقاء الكلي المعلوم ضمن فرد تفصيلي قد علم بارتفاعه 

آخر، كما لو علم بوجود كلي الإنسان ضمن  أ يضاً، من جهة الشك في حدوث فرد أ

آخر  عباس في الدار وعلم بخروجه منها لكن احتمل بقاء الكلي لحتمال حدوث فرد أ

ل رتفاعه وخروجه من الدار، وقد سموا هذا النوع مقارنًا لوجود عباس أ و مقارنًا 

من اس تصحاب الكلي باس تصحاب الكلي من القسم الثالث، ل نه وقع قسماً ثالثاً 

 في كلام الش يخ ال نصاري )قده( بحسب ترقيمه.

وقد مر في الشرح والتعليق عدم جريان هذا القسم من اس تصحاب الكلي 

ن متعلق الشك غير ما هو متعلق لعدم وحدة القضية المتيقنة والمشكوكة  ، واإ

 اليقين على تفصيل تقدم.

نعم قد فصل الش يخ ال نصاري )قده( بين كون الفرد المحتمل مقارنًا لرتفاع 

ال ول وبين كونه مقارنًا لوجود ال ول فقال بجريان الاس تصحاب بالثاني دون 

سابقاً ولكنه  ال ول، )وبين وجه ذلك( بان وجود الكلي في الصورة الثانية معلوم

مردد بين أ ن يكون وجوده بنحو ل يرتفع بارتفاع الفرد المعلوم ارتفاعه، ولهذا يجري 

اس تصحاب بقائه، بينما في الصورة ال ولى فان  ما هو معلوم وجوده في هذه 

آخر مقارنًا لرتفاع  الصورة قد أ رتفع بارتفاع فرده، واحتمال حدوثه بحدوث فرد أ

 عدم.الفرد ال ول محكوم بال

وقد تقدم منا بأ ن الصورة التي قال بها بجريان الاس تصحاب ترجع الى 

اس تصحاب الكلي من القسم الثاني ل أ نها من أ حد صورتي القسم الثالث فلا 

 يكون وجهاً في مقابل القسم الثاني من اس تصحاب الكلي، على تفصيل تقدم.



 (43).........................................عشر الثالثالجزء   

ل ن المراد من  : بان هذا التفصيل ل يرجع لمعنى صحيح،قال الش يخ الفياض

الكلي في المقام هو الوجود السعي وهو يمثل اضافته الى الكلي في مقابل اضافته 

ن هذه الإضافة التي تحققت قد ارتفعت  الى الفرد بحده الفردي، والمفروض اإ

آخر، اضافة أ خرى الى الكلي من  نما هو في حدوث فرد أ بارتفاع الفرد والشك اإ

آخر مقارناً  لحدوث الفرد المتيقن أ و مقارنًا لرتفاعه، فأ نه  جهة احتمال حدوث فرد أ

على كلا الفرضين يكون الشك في حدوث اضافة أ خرى الى الكلي.
1

 

ن يكون الفرد الآخر المحتمل  ذ في صورة اإ والفرق واضح بين الصورتين اإ

مقارنًا لوجود الفرد المقطوع الارتفاع المتيقن سابقاً فان هنا اضافتين ل اضافة 

ذ ا ارتفعت ال ولى بقت ال خرى، بخلاف الصورة التي يكون الفرد واحدة، فاإ

الآخر المحتمل مقارنًا لرتفاع الفرد ال ول فان الاضافة الحاصلة واحدة ل اثنتين، 

ويكون حال الصورة ال ولى كالصورة في الكلي من القسم الثاني الموجود بأ حد 

 فردين.

ق عن القسم الثاني وعلى كل، فان هذا القسم من اس تصحاب الكلي يفتر 

ن نفس الكلي المعلوم الوجود محتمل البقاء، ل ن  من اس تصحاب الكلي، من جهة اإ

ما في القسم الثالث فان بقاء الكلي قد يكون في  بقاء أ حد الفردين بقاءً للكلي، واإ

آخر غير الكلي المعلوم الوجود سابقاً.  ضمن فرد أ

سم ما كان الشك وقد اس تثني من عدم جريان الاس تصحاب في هذا الق 

في تبدل المتيقن من مرتبة شديدة الى مرتبة أ خرى ضعيفة، وقد مر تفصيله فيما 

عادة.  س بق عند التعليق على الموضوع، فلا حاجة للاإ

الس يد الشهيد الصدر )قده( على ما في البحوث، بان هذا  وقد أ شكل

ن كان جاريًا  ل أ نه من اس تصحاب الفرد والشخصالاس تصحاب واإ د في ، وأ فااإ

                                                           
  234ص 13( المباحث ج1



 (44........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

وجه ذلك بان المعلوم زواله هو المرتبة الشديدة من السواد والشك انما هو في بقاء 

شخص المرتبة الضعيفة واس تصحاب بقائها هو اس تصحاب الفرد ل الكلي.
1

 

ن المرتبة الضعيفة كانت مندكة في المرتبة الشديدة وما هو  ويرد عليه: اإ

ل أ نها غير ملحوظة  متيقن سابقاً ليس هو فقط المرتبة الشديدة، بل القصيرة أ يضاً اإ

لطغيان الشديدة واحتواءها لها، وهي الآن كما كانت لكن بعد زوال الشديدة 

 ظهرت، فهيي متيقنة وليست مشكوكة حتى يجري اس تصحابها.

آخر  وان أ راد بالمرتبة الشديدة فرد من كلي السواد، والمرتبة الضعيفة فرد أ

نها من السواد من هذا الكلي، قد ارتفعت ال ولى و  بقت الثانية، وشك في اإ

آخر مباين لل ول،  السابق الذي كان متحققاً في المرتبة الشديدة أ و من سواد أ

 جرى اس تصحاب طبيعي السواد.

ن المرتبة الضعيفة هل هي نفس السابقة أ و من  نعم لو كان نظره الشريف اإ

آخر غير السابق الذي كان متحققاً ضمن المرتبة الشديدة ج رى اس تصحابها، سواد أ

 وهو اس تصحاب الشخصي ل الكلي.

وقد تقدم منا بان هذه الصورة قريبة من اس تصحاب القسم الثاني من 

ن كلي السواد متحققاً في المرتبة الشديدة أ و المرتبة الضعيفة  الكلي بدعوى اإ

ذا تيقن من زوال ال ولى، بقت الثانية، فهو دائر بين مقطوعين،  المندكة فيها، فاإ

 وباق، وهو معيار القسم الثاني من اس تصحاب الكلي المتقدم.زائل 

وهذا ل يرد عليه ما أ ورده ش يخنا الفياض على الس يد الشهيد، وليس 

الشك في شخص المرتبة الضعيفة التي نكون متقومة بالضعف، ل ن شخص هذه 

المرتبة مباين لشخص المرتبة الشديدة، ول تصدق أ حدهما على ال خرى، فأ ن 

ك ليس هو عين المتيقن بل مباين له، ل ن ال ول شخص المرتبة الضعيفة المشكو 

                                                           
  265ص 6( بحوث في علم الأصول ج1



 (45).........................................عشر الثالثالجزء   

ن المرتبة الشديدة ليست مركبة من  والمتيقن شخص المرتبة الشديدة والمفروض اإ

الشدة والضعف بل هي بس يطة متقومة بالشدة.
1

 

ن  ل كون المرتبة الضعيفة مندكة في الشديدة واإ وذلك ل ن التبدل ل يعني اإ

 كان متحققاً بها كما هو متحقق بالشديدة. –عي السواد طبي –الكلي 

ما قوله بان المرتبة الشديدة ليست مركبة من الشدة والضعف بل هي  واإ

بس يطة ومتقومة بالشدة، ل يفهم له وجه ل ن مرتبة الشدة هو صعود لمرتبة 

الضعف ومرتبة الضعف هو نزول لمرتبة الشدة ل ن أ حدهما بالقياس الى ال خرى 

ل مع الضعيفة والعكس صحيح أ يضاً.فلا   تصدق شديدة اإ

ن المحقق الاخوند )قده( في مقام بيان عدم حجية الاس تصحاب في هذا  ثم اإ

القسم الثالث، وقد مثل له ببقاء الاس تحباب بعد ارتفاع الوجوب بملاك مقارن 

 للوجوب أ و حادث عند زواله كما مر في الشرح.

ليه من التع ن كانا واحداً دقة، وقد أ شكل على ما ذهب اإ دد العرفي واإ

 وعليه فلا يجري الاس تصحاب فيهما.

 أ شكل بان الوجوب والاس تحباب ل خفلو من:

ما أ ن يراد بهما الإرادة ال كيدة والإرادة الضعيفة فهما شيء واحد يزداد شدة  اإ

 وضعفاً ووحدتهما عقلية وعرفية.

ذا ارتفعت الإرادة الشديدة، ولكن الضعيفة لم ترتفع ل عقلًا ول عرفاً  فاإ

 بحيث لو قلنا بارتفاعها أ يضاً كان نقض اليقين بمطلق الإرادة فتس تصحب.

مثلًا لو صار وجوب الحج ضرريًا أ و حرجياً فهل يس تصحب كلي الطلب 

 الجامع بين الوجوب والاس تحباب أ و ل.

                                                           
  236ص 13( المباحث ج1



 (46........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

رادة حتمية  ما أ ن يراد بهما الانشاء بداعي جعل الداعي المنبعث عن اإ واإ

رادة غير للمولى ، بالنس بة للوجوب، أ و الانشاء بداعي جعل الداعي المنبعث عن اإ

 حتمية، أ و عن مصلحة ملزمة أ و غير ملزمة، فهما متعددان عرفاً.

رادة مس تمرة وذات مراتب تختلف شدة  ن في ال ول اإ والفرق بين المعنيين، اإ

رادة  رادتان أ حدهما اإ الوجوب، والثاني وضعفاً في مراتبها ل في أ صلها، وفي الثاني اإ

رادة الاس تحباب، ومثله الحرمة والكراهة.  اإ

آخر محله من القسم  نشاء أ ن أ رتفع قطعاً كان الحكم بحلول اإ وعليه فالإنشاء اإ

 الثالث من الكلي من نوعه ال ول بملاك مقارن للوجوب.

ن الإرادة في كل من الوجوب والاس تحباب كاملة مع اختلاف  والظاهر اإ

وب هو اس تحباب وزيادة، بل الوجوب في مقابل في نوعها وليس الوج

ما هذا أ و ذاك، فهما متعددان عرفاً  الاس تحباب، ل يصدق أ حدهما مع الآخر بل اإ

 والاس تصحاب في هذا الحال من القسم الثالث من اس تصحاب الكلي.

ل أ ن يقال: بان هذه النتيجة ل تتفق مع جريان الفقهاء في معظم الموارد  اإ

ع اليد عن الوجوب، بالقول بالس تحباب، فان كانا معنيين مختلفين الفقهية حين رف

ثبات الاس تحباب من رفع  كما قالوا بتضاد ال حكام التكليفية، فكيف ساغ لهم اإ

ذا قلنا بانهما واحد  ل اإ اليد عن الوجوب، فان رفع اليد عنه ل يثبت الآخر اإ

 مختلفان شدة وضعفاً.

ل أ ن يقال: بان الموارد ا ما أ ن يكون واجباً أ و اللهم اإ لفقهية هي شيء واحد اإ

ثباته هو كلي الطلب حتى  ذا انتف. ال ول يثبت الثاني، وليس المراد اإ مس تحباً فاإ

ذا ما لم يتحقق بالوجوب تحقق بالس تحباب، فتأ مل.  اإ



 (47).........................................عشر الثالثالجزء   

 الاس تصحاب الكلي القسم الرابع
 

 وهو ما اضافه المحقق الخوئي )قده(، وهو ما لو احرز وجود فرد معين

ن كان هناك علم بفرد  ومشخص، وهذا يس توجب العلم بالكلي في ضمنه، واتفق اإ

ن هذا الفرد ذو العنوان هل  ل أ نه ل يعلم اإ معنون بعنوان ينطبق على الفرد ال ول اإ

آخر، ثم حصل العلم بارتفاع الفرد ال ول  -الفرد ال ول  -هو عينه  أ و أ نه فرد أ

نه يقع الشك في بقاء الكلي،  ذ لو كان الفرد ذو العنوان هو عينه الفرد المعين فاإ اإ

ن كان الفرد ذو العنوان مغايراً  ال ول فهذا يعني ارتفاع الكلي قطعاً لرتفاع فرده، واإ

للفرد ال ول فهذا يعني بقاء الكلي جزماً في ضمن الفرد ذي العنوان، ولما لم نكن 

 بقاء الكلي.نحرز انطباق الفرد ذي العنوان على الفرد ال ول يقع الشك في 

 وقد مثل له الس يد الخوئي بمثالين:

ذا علمنا بدخول زيد في الدار ثم علمنا بوجود متكلم فيها  المثال ال ول: ما اإ

ول ندري أ نه هو زيد أ و غيره، وهذا غير داخل في القسم الثاني من أ قسام 

اس تصحاب الكلي، ل ن في هذا القسم يعلم بوجود جامع مردد بين فردين أ حدهما 

ما في هذا القسم، فهنا علمان، علم بوجود الفرد ق صير والآخر طويل العمر، واإ

بعنوانه التفصيلي، وعلم بالعنوان الانتزاعي الجامعي وهو عنوان المتكلم ول في 

 سائر ال قسام كما هو واضح.

ذا علم المكلف بجنابته يوم ال ربعاء واغتسل منها ثم رأ ى  المثال الثاني: ما اإ

نياً في لباسه وشك في أ نه من أ ثر الجنابة السابقة أ و جنابة أ خرى يوم الخميس م 

جديدة، وهذا المثال خارج عن القسم الثاني بنفس الملاك، وكذا سائر ال قسام 

 كما هو واضح.



 (48........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ن  فلو علم بخروج زيد في المثال ال ول، فيشك في بقاء المتكلم فيها، ل نه اإ

ن كان غيره فهو با قٍ وهذا التردد منشأ  للشك في بقاء كان زيد فلم يبق فيها واإ

 الكلي فيها، وحينئذٍ ل مانع من اس تصحاب بقائه وترتيب أ ثره عليه.

وفي المثال الثاني ل مانع من اس تصحاب بقاء النجاسة المرددة بين فردين 

أ حدهما مقطوع الارتفاع والآخر مشكوك الحدوث، وهذا التردد منشأ  للشك في 

 بقاء جامع النجاسة.

هذا الاس تصحاب محكوم بالس تصحاب الموضوعي وهو اس تصحاب ولكن 

ذا علم بالجنابة واغتسل منها ثم شك في  عدم حدوث نجاسة جديدة ل ن المكلف اإ

 جنابة أ خرى، كان مقتضى ال صل عدم حدوثها، هذا من ناحية.

ن اس تصحاب بقاء النجاسة الجامعة ل يجري في المقام   ومن ناحية أ خرى: اإ

ما بالنس بة الى الفرد ال ول فلا لترددها بين م قطوع الارتفاع ومشكوك الحدوث، اإ

ما بالنس بة الى الفرد الثاني فهو ل يثبت هذا الفرد  أ ثر لها لهذا الاس تصحاب، واإ

ل على القول بال صل المثبت. اإ
1

 

ما صنعه المحقق الخوئي )قده(، أ نه أ ستبدل الفرد الثاني بعنوان كلي  وغاية

ول، فبدلً من دوران ال مر بين هذا الفرد وذاك، دار ال مر ينطبق على الفرد ال  

ل في ضمن فرد، فهو لم يزد الا  بين الفرد ال ول والعنوان الثاني الذي ل تحقق له اإ

بتوسط العنوان بين الفرد ال ول والثاني، وهذا ل يغير من واقع الاس تصحاب من 

 ومقطوع البقاء.القسم الثاني الدائر بين مقطوعين، مقطوع الارتفاع 

ويمكن توجيهه، بأ نه من القسم الثالث وليس اس تصحابًا للكلي في مقابلة كما 

رامه المحقق المذكور، ل ن الفرد ال ول الذي هو محتمل انطباق العنوان قد أ رتفع، 

آخر مقارن لوجود الفرد ال ول أ و مقارن لرتفاعه ل بعنوان الفرد بل  وحدث فرد أ

                                                           
 240ص 13بنقل المباحث ج 104ص 3( مصباح الأصول ج1



 (49).........................................عشر الثالثالجزء   

وعلى الفرد ال ول، وهذا ل خفرجه من القسم الثالث كما  بعنوان عام ينطبق عليه

 أ شرنا الى ذلك في التعليقة فراجع.

ما الى القسم الثاني أ و ال ول.  هذا وقد رجعه الش يخ الفياض اإ

رجاعه الى ال ول، بأ ن هذا العنوان  ما اإ رجاعه الى الثاني فقد عرفت، واإ ما اإ اإ

ن لوحظ بنحو الموضوعية وترتيب ال ثر عليه ف  هو داخل في القسم ال ول، غاية اإ

ن هذا الفرض فرض علم تفصيلي لحدوث فرد معين أ ولً، ولكن هذا ل  ال مر اإ

ليها كضم الحجر الى جنس الإنسان. دخل له في المسأ لة بل ضمه اإ
1

 

ل  وضعفه ن العنوان في كلام الس يد الخوئي ليس مأ خوذاً اإ واضح من جهة اإ

 عن الفرق بينه وبين القسم الثاني بوجود في مقابل العلم بالفرد ال ول وقد عبر

علمين، ال مر الذي يعني بان احدهما في مقابل الآخر وهذا يؤكد الثنينية للفرد، 

 مرة بعنوانه التفصيلي وأ خرى بعنوانه العام، فهو داخل في القسم الثالث ل ال ول.

                                                           
  240ص 13( المباحث ج1



 (50........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 الاس تصحاب في ال مور التدريجية
 

ما زمان أ و غير  ما مترمم الوجود او المس تصحب قد يكون اإ ه، والثاني: اإ

ما أُخذ أ حد ال وليين في موضوعه أ ول؟  غيره، والثاني: اإ

 فال ول: هو الزمان كالليل والنهار والشهر وغيرها.

 والثاني: هو الزماني، ويقال له الذاتي، كالتكلم والجري والس يلان وغيرها.

 ما.والثالث: هو الزماني العرضي، كالصوم والحيض، وما شابهه

 والرابع: هو ال مور القارة كال رض والسماء، والفرش والنجاسة وغيرها.

وال ول والثاني: أ جزائهما طولية، توجد متدرجة في سلم الزمان بحيث ل 

ل بانعدام الجزء السابق، فهيي غير مجتمعة ال جزاء ذاتًا.  يتحقق منها جزء اإ

آن واحد ولكن والثالث والرابع: فهيي أ مور ذات أ جزاء عرضية مجتمعة  في أ

حيث تقيد الثالث بالزمان صار زمانياً عرضاً، كالصوم المقيد بالنهار  والإفطار في 

 مثل العيدين.

هذا وقد وقع الكلام في اس تصحاب ال قسام الثلاثة ال ول، ونورد البحث 

 في مقامين بل ثلاثة:

ار الاس تصحاب في الزمان كما في اس تصحاب بقاء الليل والنه المقام ال ول:

فيما يترتب على بقائهما أ ثر شرعي، والاس تصحاب في الزمان قد يكون بمفاد كان 

التامة كاس تصحاب بقاء النهار أ و الليل أ و الشهر، وقد يكون بمفاد كان الناقصة، 

كاس تصحاب كون هذا الآن نهاراً أ و هذا اليوم من شهر رمضان، ولك أ ن تقول 

 ه.قد يس تصحب وجود الزمان، وقد يس تصحب وصف

ما اس تصحاب الزمان بمفاد كان التامة فقد أ شكل عليه تارة:  اإ



 (51).........................................عشر الثالثالجزء   

بان الزمان يحدث شيئاً فشيئاً، فالحادث غير باق، والآتي غير حادث ل ن 

الزمان عبارة عن أ جزاء طويلة، حدوث بعد حدوث، والجزء المشكوك منه، غير 

لم تتحد الجزء المتيقن، ل ن الثاني مترمم، فما هو متيقن غير ماهو مشكوك ف

 القضية موضوعاً ومحمولً.

ما الوحدة عقلًا  وجوابه واضح: بان ملاك الوحدة هو النظر العرفي، واإ

فليست هي ملاكاً للوحدة، والعرف يرى بان الزمان كالنهار أ مر متحقق منذ تحقق 

آخر أ جزائه، وهو يرى اتصال هذه الآنات حيث  آناته ويبق. الى أ ن يترمم أ أ ول أ

آن مس تقلًا عن يعتبرها شيئاً وا حداً يوجد بهذا النحو من الوجود فلا يكون كل أ

الآن الآخر ليكون اس تصحاب النهار من اس تصحاب الكلي القسم الثالث، ول 

ل بعد تحققها  آن جزء في مجموعة مجموعها يسم. نهاراً كي ل يصدق النهار اإ ن كل أ اإ

 جميعاً.

ن قلت: بان نس بة الزمان الى أ جزائه هي نس بة الشي  ء الى اجزائه.فاإ

قلت: نعم ولكنه بنحو خفتلف عن الكل والجزء في ال مور القارة والتي ل 

ل بعد تحقق تمام اجزائها، وهو ما عبرنا عنه بالجزاء العرضية، أ ي  توجد كليتها اإ

آن واحد ل أ ن بعضها في طول البعض الآخر  التي توجد بعرض واحد وفي أ

آناته ويبق. واحداً  كالزمان، فهو وجود متحرك ومترمم يوجد حقيقة بوجود أ ول أ

آناته. آخر أ  ومتصلًا حتى ينتهيي أ

وبهذا الاعتبار تكون الوحدة منحفظة وهي المعتبرة في صدق النقض لليقين 

بالشك، أ و وحدة القضية المتيقنة والمشكوكة، ل ن ما وقع متعلقاً للشك هو النهار 

ر وجوداً وبقاءً وانقطاعاً على حد مثلًا، وهو نفسه ما وقع متعلقاً لليقين، ل ن النها

 ال مور القارة.



 (52........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

المحقق الخرساني عن اشكال عدم التصال، وبالتالي عدم وحدة  وقد أ جاب

القضية المتيقنة والمشكوكة، ببيان تقدم في الشرح، بالقول بالحركة التوسطية، ل 

يتحقق  الحركة القطعية، بحيث يصدق ما بين المبدأ  والمنتهي. ونس بة الشيء الى ما

ذ في أ ي حد أ و مكان  آن بين الطرفين، اإ به المبدأ  والمنتهي.، هي متحققة في كل أ

ذا تيقن أ نه بينهما وشك من جهة الوصول الى المنتهي.  يقال بين المبدأ  والمنتهي.، فاإ

 وعدمه اس تصحب بقائه، فهيي وحدة مس تمرة وثابتة، مع صدق البينونة.

ن هذا البيان ل يكفي لدفع من قبل الس يد الشهيد )قده( با واشكل عليه

الإشكال فان مجرد توسطية الحركة بمعنى كون المتحرك نسبته الى الاجزاء نس بة 

ذا لم يفرض وحدة ال جزاء  الكلي الى افراده ل يصحح جريان الاس تصحاب اإ

واتصالها وكونها وجوداً واحداً متصلًا للمتحرك سواءً أ كانت حركة توسطية أ و 

ل كان من ا 1س تصحاب القسم الثالث للكلي.قطعية، واإ
 

ذ لو لم تكن واحدة  وفيه: أ ن فرض وحدتها مأ خوذ في نفس توسطيتها اإ

ل لكانت توسطات متعددة  ومتصلة فكيف يقال بتوسطيتها بين المبدأ  والمنتهي.، واإ

ن صدق التوسطية بين المبدأ  والمنتهي. متحقق في كل حد أ و  بعدد ال جزاء، واإ

 هذا يكفي في وحدة القضيتين المتيقنة والمشكوكة.مكان من المبدأ  والمنتهي. و 

فان أ ي حد وضع اليد عليه يقال بأ نه بين النجف وبغداد مثلًا فيما لو سافر 

 من النجف الى بغداد.

وأ جيب عنه أ يضاً: بان ما يعطيه كلام الاخوند )قده( هو الوحدة العرفية 

ن أ نفصل ح  قيقة(( وهذه الوحدة بل صريح قوله ))بما لم خفل  بالتصال عرفاً واإ

 العرفية بين القضيتين تتحقق بأ حد أ مرين:

ما بالترمف في موضوع القضية المتيقنة. -1  اإ

                                                           
  270ص 6( البحوث ج1



 (53).........................................عشر الثالثالجزء   

ما بالترمف في موضوع القضية المشكوكة، وهو البقاء وفي مثل  -2 واإ

ما نترمف فيه باعتباره الشيء بين الحدين  الفجر والمغرب  –اس تصحاب النهار، اإ

 يبتدئ بال ول وينتهيي بالثاني.واعتباره أ مراً واحداً  –

ما نترمف بجعل النهار على معناه الدقي الحقيقي، وهو المركب من الآنات  واإ

ن البقاء في مثل الزمان ليس بمعنى  المعينة ونترمف في البقاء توسعاً عرفياً، وهو اإ

رادة أ حد منه ذلك بل البقاء بقاء اجزاء من  الجزء المعلوم الزوال؛ لوضوح: عدم اإ

وع الذي يطلق على جميعه توسعاً لفظة النهار.المجم
1

 

، ل ن الزمان على ما برهن عليه في الحكمة ليس هو مجموعة وهو ضعيف

رادة ذلك للزوم القول بالجزء  الآنات المتحدة الحدوث بعد الحدوث، لس تحالة اإ

 الذي ل يتجزأ ، أ و بانحصار ما ل نهاية له بين حاصرين وكلاهما محال.

لتوسعة في طرف القضية المشكوكة دون المتيقنة، لبقاء ثم ل معنى ل 

الإشكال من عدم الاتحاد بين القضيتين، أ و لعدم الشك في البقاء بل هو اس تمرار 

 للمتيقن السابق.

ن كلام الش يخ المتقدم، يريد به الوجه ال ول من اعتبار العرف النهار  ثم اإ

 ، ولفظه عرفاً متعلقة بالتصال.شيئاً واحداً، بقرينة عدم الاخلال بالتصال عرفاً 

واشكل الش يخ الفياض على ما ذكره ال خوند: بان هذا التقريب غير 

صحيح، ل ن لحاظ الحركة بلحاظين بحيث تسم. ال ولى حركة قطعية، والثانية 

حركة توسطية، هو مجرد اعتبار وتصور ل واقع موضوعي له غير وجوده في أ فق 

قة واحدة في الخارج ومركبة من الاجزاء الطولية الذهن والتصور ل ن الحركة حقي

ومتقومة بها بنحو الترمم والتدرج ذاتًا وحقيقةً وليست الحركة على قسمين، 

                                                           
  ، الشيرازي143ص 7( بيان الأصول ج1



 (54........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ذا شك في  ولكنه قال وعلى كلا التقديرين ل مانع من جريان الاس تصحاب فيما اإ

بقائها.
1

 

في اداء  ولو قال الش يخ )حفظه الله( انها حقيقة تلحظ باعتبارين لكان أ دقاً 

المعنى، وليس هي مجرد اعتبار وتصور ل واقع له، بل هي حقيقة تلحظ تارة بهذا 

 اللحاظ وأ خرى بذلك اللحاظ، نعم هذان اللحاظان مجرد تصور ل واقع لهما.

ما اس تصحاب  الزمان بمفاد كان الناقصة. اإ

آن ما أ نه من النهر أ و ليس من النهار، أ و من شهر رمضان  ذا شك في أ فاإ

و ذلك، فقد ذهب بعض ال صوليين، كالمحقق النائيني والس يد الخوئي الى عدم ونح

 جريانه، فيما ذهب المحقق العراقي )قده( الى جريانه وهو الصحيح.

وقد قرب اصحاب القول ال ول عدم الجريان، بان الآن المشكوك كونه من 

اً حتى يشك فيه أ حد عناوين الزمان، كالنهار مثلًا لم يكن اتصافه به متيقناً سابق

 فعلًا فيس تصحب.

ل على ال صل المثبت نظير  ولو أ ريد اثباته بمفاد كان التامة فهو غير ممكن اإ

 اثبات كرية هذا الماء باس تصحاب بقاء الكر.

آنات الزمان مس تقلة بعضها عن البعض وحينئذٍ  وفيه: أ نه مبني على لحاظ أ

ه من النهار ل ن الشك في ل يمكن أ ن يكون للآن المشكوك حالة سابقة وهي كون

أ صل حدوث هذه الصفة، ول جل ذلك ل يجري الاس تصحاب بل ل يجري بمفاد 

 كان التامة أ يضاً لنفس النكتة المتقدمة وأ نه ل يقين بأ نه نهار.

وقد مر بأ ن النهار موجود واحد عرفاً وعقلًا ومس تمر ومترمم ويصدق بأ ول 

آناته، فنشك ببقاء هذ آخر أ آناته وينتهيي بأ ا النهار بمفاد كان التامة، كما ويشك فيه أ

بمفاد كان الناقصة، حيث يشك في بقاء اتصافه بالنهار ل نه كان متصفاً به والآن 

                                                           
  249ص 13( المباحث ج1



 (55).........................................عشر الثالثالجزء   

يشك في بقاء هذا التصاف فيس تصحب، ورفع اليد عنه يكون من نقض اليقين 

 بالشك في نفس الصفة للشيء الواحد.

ما ترتب ال ثر بهذا المفاد فينبغي أ خذه على نحو التركيب جزءً لموضوع ال ثر  اإ

ل على ال صل المثبت، كما أ شير  ل لم يثبت اإ الشرعي الملحوظ ل بنحو التقييد واإ

 الى ذلك بالشرح.

وقد أ ختار العراقي )قده( جريان الاس تصحاب ووافقه الس يد الشهيد 

الصدر )قده(، ل ن الزمان موجود بوجود واحد مس تمر ولكنه متدرج ومترمم من 

آن الى آن يعبر عن مرحلة من وجوده ولهذا الوجود كما تقدم أ آخر، وكل أ آن أ  أ

ذا شككنا في بقاء هذا الوجود فلا مانع من اس تصحابه بمفاد  حدوث وبقاء كالنهار فاإ

كان التامة، وهذا الوجود من النهار وهو الآن المتصف بالنهارية فلا مانع من 

 ة.اس تصحاب بقائه في حال الشك فيه بمفاد كان الناقص

ن النكتة واحدة في جريان كلا الاس تصحابين، الاس تصحاب  وبهذا يتبين اإ

آنات الزمان  بمفاد كان التامة والاس تصحاب بمفاد كان الناقصة، لفرض اتصال أ

نها واحدة ولها وصف واحد وهو النهار مثلًا، وعليه فرفع اليد عن  عرفاً وعقلًا واإ

 و من نقض اليقين بالشك.اليقين السابق باتصافها بالنهارية عند الشك ه

الفياض )حفظه الله(: وعلى الجلة فالشك في بقاء النهار بمفاد  قال الش يخ

كان التامة ملازم للشك في بقائه بمفاد كان الناقصة، واس تصحاب بقاء صفة 

ن كان ل يثبت اتصاف الآن المشكوك بالنهارية اإل  النهارية عند الشك في بقائها واإ

ذا كان ال ثر الشرعي بنحو ال صل المثبت،  ل أ نه ل مانع من جريانه في نفسه اإ اإ

 مترتباً على بقائه.

: بأ ن صفة النهارية ليست زائدة عن أ صل الموصوف بالزمان، ويلاحظ عليه

ل ن هذا الزمان أ طلق عليه النهار ل أ نه أ ضيف له وصف النهار فصار نهاراً، ولذا 



 (56........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

فسه الشك في بقائه بمفاد كان الناقصة الشك في بقاء النهار بمفاد كان التامة هو ن 

ل على نحو ال صل  وليس أ حدهما غير الآخر، فلا معنى للقول بأ نه ل يثبته اإ

المثبت، بل هو عينه باختلاف لحاظه فتارة يلحظ وجوده، وأ خرى اتصافه، أ ي 

 عنوانه.

ذا كان مترتباً على اتصاف الآن  ن ال ثر الشرعي اإ ثم قال: بيان ذلك: اإ

لنهارية، فلا يمكن اثباته ل باس تصحاب بقاء النهار بمفاد كان التامة ول المشكوك با

ن المعتبر في صحة الصلاة هو  ذا فرض اإ باس تصحاب بقائه بمفاد كان الناقصة، فاإ

فلا يمكن اثباتهما  –بحيث يكون النهار قيداً لها  –ايقاعها في النهار 

 بالس تصحابين، وهذا واضح ل نه من ال صل المثبت.

ن المعتبر في صحة الصلاة هو ايقاعها في زمان ويكون ذلك و  ذا فرض اإ ما اإ اإ

الزمان نهاراً بأ ن يكون الزمان مأ خوذاً في الموضوع بنحو التركيب فيجري 

اس تصحاب بقاء النهار وبه يثبت أ حد جزئي الموضوع، وهو النهار، والجزء الآخر 

 يتحقق موضوع الحكم بالوجدان وهو ايقاعها في زمان، وبضم ال ول الى الثاني

بصحة الصلاة.
1

 

أ ثارها المحقق العراقي وأ جاب عليها، وهي  –ش بهة المثبتية  –وهذه الش بهة 

ن الصوم وقع  ن وجوب الصوم في النهار، واس تصحاب كون الزمان نهاراً ل يثبت اإ اإ

ل على الاصل المثبت، ل ن الملازمة عقلية بين بقاء النهار وكون الصوم  في النهار اإ

 النهار. في

ن  ما اإ وأ جاب عنها: بأ ن أ خذ الزمان في الموقتات على صور أ ربع؛ ل نه اإ

ما  الزمان راجع الى الهيئة )الوجوب( أ و الى المادة أ ي الصوم مثلًا، وكل منهما اإ

 على نحو القيدية أ و المعية وأ مثلتها هي:

                                                           
  263ص 13( المباحث ج1



 (57).........................................عشر الثالثالجزء   

الزمان قيد للهيئة: مثل، الصوم واجب في النهار )يعني الوجوب مقيد  -1

مكان تقييد الهيئة.با  لنهار( بعد اإ

الزمان مع الهيئة: مثل الصوم واجب، ويجب أ ن يكون مع النهار وجوبًا  -2

آخر الصوم.  أ

 الزمان قيد للمادة: مثل يجب الصوم المقيد هذا الصوم في النهار. -3

 الزمان مع المادة: مثل الصوم الذي هو مقارن للنهار واجب. -4

ما ال ولن، فلا ش بهة في اس تصحاب الزمان عند الشك في بقائه ويترتب  اإ

عليه الوجوب بلا ربط بالمثبت واللازم العقلي، ل ن الزمان بمنزلة الموضوع للحكم 

 )الوجوب(.

ما الثالث: وهو كون الزمان قيداً للمادة، بحيث لو اعتبر عنوان وقوع  واإ

كونه في النهار، الفعل في الوقت المضروب شرطاً شرعياً، ك ن يقول: الصوم المقي د ب

 هذا الصوم واجب.

 فيمكن توجيه الاس تصحاب بأ حد وجهين:

ال ول: ضم الوجدان الى ال صل، بأ ن يقال وقوع الصوم في زمان محرز 

بالوجدان، واتصاف ذلك الزمان بالنهارية محرزة بال صل ول نريد أ كثر من تحقق 

 ش يئين: الصوم في زمان واتصافه بالنهارية.

مكان ا ن هذا العمل الثاني: اإ س تصحاب نفس العمل المقيد بتقريب: اإ

لو كان يقع في الساعة السادسة  –الصوم في الساعة السابقة مثلًا  –الشخصي 

كان صوماً في النهار، ونشك في انقلابه عن ذلك بين الساعتين السادسة 

 والسابعة، فيبق. على ما كان حتى يثبت خلافه.

احب الكفاية: من اس تصحاب وهذان الجوابان أ حسن مما أ جاب به ص

الإمساك النهاري قبل ذلك على حالة في الآن المشكوك، وذلك ل نه اس تصحاب 



 (58........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ذ ابقاء وجود الامساك النهاري مفاد كان التامة، وبحثنا في مفاد  بمفاد كان التامة اإ

مساكاً نهاريًا، ولعله لذلك قال  كان الناقصة، وهو كون شخص الإمساك الموجود اإ

تأ مل.في الكفاية ف 
1

 

أ قول: كلام الكفاية ظاهر في مفاد كان الناقصة وليست التامة ل ن الآن 

 المشكوك كونه من النهار أ و ليس منه؟

ن ما ذكره من الوجه الثاني هو من الاس تصحاب التعليقي في الموضوعات  واإ

 وال مور التكوينية وهي من أ وضح مصاديق ال صل المثبت والملازمات العقلية.

ما الرابع: ، ك ن يقال: الصوم الذي اوهو كون الزمان مع المادة، ل قيداً له واإ

هو مقارن للنهار واجب، فجريان اس تصحاب النهار أ سهل؛ وذلك ل نه 

ذا أ تى به تحقق الخروج  باس تصحاب بقاء النهار أ و الليل، يترتب وجوب الصوم، فاإ

ن لم يصدق عن عهدة التكليف عقلًا، باتيان المأ مور به في الوقت المس تصحب واإ 

عليه أ نه وقع في ذلك الزمان المعين )النهار مثلًا( وذلك لعدم الاحتياج الى هذا 

 العنوان بعد عدم أ خذ الظرفية قيداً لموضوع التكليف شرعاً.

ما الرابع، فما معنى كون الصوم  وهذا القسم وكذا ال ول مما ل وجه لهما، اإ

ن كان معناه كونه شيءً مغاير  للنهار بحيث تصدق المقارنة فهذا مما مقارن للنهار، فاإ

ل معنى له ل ن الزمان المعنون بعنوان النهار أ و الليل هو ظرف لوقوع الصوم، 

 وليس مقارنًا له.

آخر كان يكون قيداً بصفته مغاير للمقيد ومقارن له فهذا  ن كان له معنى أ واإ

 هو القسم الثالث.

مكان تقييد اله  ما ال ول، فهو مبني على قبول اإ  يئة.واإ

                                                           
  148ص 48( نهاية الأفكار ج1



 (59).........................................عشر الثالثالجزء   

 المقام الثاني: وهو اس تصحاب الزمانيات
 

كالحركات والجريان والدوران والتكلم وغيرها، فقد اتضح الحال فيها مما تقدم 

في اس تصحاب الزمان، ل ن الإشكال فيها هو عين الإشكال في الزمان من جهة 

حدة، توهم عدم انحفاظ الوحدة لحالة التجدد والانرمام الثابتة ل جزاء الحركة الوا

وقد مر انها ل تضر بالوحدة المعتبرة في الاس تصحاب عقلًا فضلًا عنه عرفاً، 

 وعليه فصدق النقض فيها بحالة الشك ثابت فيجري الاس تصحاب.

ن الحركة وجود واجد ذات اجزاء وهذه ال جزاء  بيان الوحدة في الحركة: اإ

اً عرفاً وعقلًا، متصلة فيما بين بعضها البعض، وبهذا التصال تكون وجوداً واحد

فهنا الوحدة للاتصال والتلاصق، وقد تكون الوحدة للاتصال بالنظر العرفي 

ن لم يكن متصلًا عقلًا ودقة كما في حركات عقارب الساعة التي تكون  المسامحي واإ

 من مجموعة حركات متقطعة تفصل بينها وقفات ضئيلة ولكنها عرفاً.

سعة مفهوم الشيء بنحو يشمل وقد تكون للاتصال العنائي الناشئ من تو 

الفواصل المتخللة ويحتويها كما في مفهوم الكلام، والخطابة فأ نه يشمل الفجوات 

عتبر من شؤون الكلام ت المتكلم ولكنها عرفاً و عناية  والفواصل المتخللة بين كلمات

ويكون مفهوم الكلام بلحاظ أ صل تلبس الإنسان بهذه الهيئة في بقائه جرى 

 قاء الكلام رغم الفواصل الحقيقية المتخللة في البين.الاس تصحاب ب

ذا شك في بقائها  وقد تكون للتكرار المتواصل المس تمر كما في بقاء الدراسة اإ

في الحوزة أ و الجامعة بمعنى بقاء الاس تاذ في الدرس كل يوم فأ نه أ يضاً يجري 

ن الدرس في كل يوم ليس متصلًا بالدرس في الي وم الآخر اس تصحاب بقائها رغم اإ



 (60........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ل عقلًا ول عرفاً، والفاصلة فيها يراها العرف ولكنه مع ذلك يرى العرف للدراسة 

متداداً ثابتاً كال مور القارة. حدوثًا وبقاءً واإ
1

 

: بان ما ذكره من وجود الفواصل عقلًا ودقة تعلق ويمكن التعليق عليه

آخر، فمثلًا ال كلام كمفهوم، بعنوان غير ما هو متصل عرفاً حيث تعلق بعنوان أ

وهو مجموعة كلمات متلاحقة، فما فيه فواصل هو الكلمة عن ال خرى وما ليس فيه 

فواصل هو الكلام، وكذا مفهوم الدراسة أ و الدرس فال خير هو ما فيه فواصل 

 عرفاً وعقلًا، وال ول هو مما ليس فيه فواصل عرفاً.

ذ نما هو الثانية اإ ا لوحظت منفردة وفي مثال العقارب، فأ ن ما فيه فواصل اإ

ذا لوحظت مفهوم الدقيقة وهي ما يساوي س تين ثانية فهيي  ما اإ عن ال خرى، واإ

 واحدة.

والذي يؤيد ما قلناه بأ نه اشكل على نفسه، ل يقال: بأ ن هذا الاس تصحاب 

)يقصد اس تصحاب بقاء الدراسة( معارض باس تصحاب عدم الدرس مثلًا الثابت 

 عقلًا وعرفاً.قبل ساعة الدرس كحالة ثابتة واضحة 

أ جاب  –ل عدم الدراسة  –فمع كون الاعتراض باس تصحاب عدم الدرس 

ليه يرى صدق البقاء  ن العرف بحسب النظرة التي أ شرنا اإ بما حاصله، فأ نه يقال: اإ

والامتداد ل نه يرى ك ن لحالة العدم الثابت قبل ساعة الدرس حالة سابقة أ خرى 

الة سابقة مركبة ل بس يطة فالس تصحاب هي حالة الانتقاض بالدرس فك نه هنا ح

يقتضي بقاء الانتقاض للعدم بالوجود واس تمرار الدرس في موعده ل ن البقاء للحالة 

 السابقة ومقتضياتها بحيث يكون رافع اليد عنها نقضاً لليقين بالشك.

وأ نت خبير بأ ن ما ذكره من انتقاض حالة العدم هو بالنظر للدرس ل 

 للدراسة.

                                                           
  270ص 6( بحوث في علم الأصول ج1



 (61).........................................عشر الثالثالجزء   

ذا انتقضت الحالة المتكررة وشك في عودها من جديد جرى ثم قال: ن عم اإ

اس تصحاب العدم عندئذ، فجعل النقض للحالة المتكررة وهي الدراسة ل الدرس 

 كما هو واضح.

هذا ويجمع الجيع هو توس يع دائرة المفهوم بحيث يشمل ما يتخلل من 

 فواصل كما ذكره في الرابع.

ذا علم وعلى ما ذكرناه ل يأ تي تفصيل المح قق العراقي )قده( حيث فصل فيما اإ

آخر مبق للعنوان الى نوعين:  زوال ما حدث واحتمل حدوث مقتضى أ

ذا أ وجب ذلك تغيراً في عنوان المس تصحب أ و في خصوصيته  ال ول: ما اإ

آخر مغايراً للوجود ال ول،  –عرفاً  -المقومة لفرديته  بحيث يعد وجوده الآخر فرداً أ

آن الى ال دعية، أ و الخطبة، أ و الزيارة.ومثل له بتغير عنوا  ن التكلم من القرأ

الثاني: ما ل يوجب ذلك نظير تغير عمود الخيمة الذي ل يوجب تغير هيئتها 

آخر الذي ل يوجب تغير  أ و تغير عرق ال رض الجاري منه الماء الى عرق أ

الجريان، ونحو ذلك، فقال بجريان الاس تصحاب في هذا دون ال ول لنحفاظ 

 الوحدة العرفية.

ووجه عدم اتيان التفصيل، ل ن المنظور في الاس تصحاب هنا في القسم 

آنية، والدعائية.  ال ول هو عنوان الكلام أ و المتكلم ل وصفه بالقرأ

ومث ل له بعض المعاصرين، بمسأ لة جواز ال ئتمام في صلاة الجاعة مع احتمال 

ل مع اللحوق بالإمام راكعاً، حيث قال في العروة الو  ثق. وال حوط عدم الدخول اإ

ن كان ال قوى جوازه مع الاحتمال. دراك الركوع واإ  الاطمئنان باإ

مام باعلام المأ موم قصده  واطلاقه يشمل ما لو احتمل تجدد الداعي للاإ

 الالتحاق ونحوه.



 (62........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

: ول شأ ن لداعي الإمام في ذلك، بل الشأ ن هو لصدق الركوع ولو أ قول

 لإمام من قبل المأ موم.احتمالً لصحة الالتحاق با

ن الحافظ للوحدة العرفية  شكالً للمحقق النائيني )قده(: وهو اإ ن هنا اإ ثم اإ

هو الداعي، فمع وحدة الداعي تكون  –كالحركة  –في ال مور التدريجية غير القارة 

 الحركة واحدة، ومع تعدده تكون الحركة متعددة.

ن الداعي ال ول قد انقضى قطعاً فتكون الح آخر وحيث اإ ركة الحادثة بداع أ

غير الحركة ال ولى فلا تتحد القضيتان المتيقنة  –على فرض وجدودها  -

 والمشكوكة ليجري الاس تصحاب.

ما عرفت من عدم دخالة الداعي في التعدد، ل ن المهم هو التصال  وفيه:

العرفي المتعلق بالعنوان كعنوان التكلم، فالتكلم واحد سواءً أ كان بداع واحد أ و 

ذا تخلل السكون كانت الحركة ب دواعي متعددة متحدة بعضها بعد بعض، واإ

ن كلها بداع واحد.  متعددة واإ

وقد نقض على نفسه المحقق النائيني )قده( بالسجدة التي كان الداعي بمقدار 

تمامها تجدد له الداعي بتطويل السجدة، فهل يعتبر  تسبيحة كبرى فقط ثم بعد اإ

ة كونها زيادة عمدية؟ بل حتى لو قصد كونه سجدة ذلك سجدتين تبطل بهما الصلا

ثانية، ل يجعلها هذا القصد سجدة ثانية؛ لعدم تخلل العدم بينهما مضافاً الى اإن 

الحركة ليست من العناوين القصدية التي يتوقف صدقها على القصد، بل هي من 

 الاعراض الخارجية، نظير ال لوان وال شكال.



 (63).........................................عشر الثالثالجزء   

 قيد بالزمانالمقام الثالث: ال مر الم 
 

كما لو وجب عليه الجلوس الى الزوال مثلًا، فشك في وجوبه عليه بعد 

 الزوال فقد وقع الخلاف بين ال صوليين في الجريان وعدمه.

وقد منهج البحث الس يد الشهيد الصدر )قده( وتابعه الش يخ الفياض 

وأ خرى  )حفظه الله( بأ ن البحث تارة يقع في الزمان المأ خوذ في متعلق الوجوب،

في الزمان المأ خوذ في موضوعه فيكون من قيود الوجوب فيما ال ول من قيود 

 الواجب.

والزمان المأ خوذ في متعلق الوجوب كالصلاة والصوم، ونحوهما فتارة يكون 

بمفاد كان التامة وأ خرى يكون بمفاد كان الناقصة، وعلى جميع التقادير قد تكون 

بحث عن ال ولى التي يراد فيها ش بهة موضوعية وقد تكون حكمية، وال 

اس تصحاب الموضوع وهو الزمان أ و الزماني ل ن الش بهة الحكمية التي أ ضيفت الى 

البحث عند ال صوليين وذكروا فيها أ موراً ل ترتبط بصميم البحث على ما ذكره 

 الس يد الشهيد.

ما أ ن يكون  –أ ي قيداً للوجوب  –الزمان المأ خوذ في موضوع التكليف  اإ

ن كان النهار فتصدق، أ و بنحو مفاد كان بنحو  مفاد كان التامة كما لو قال: اإ

ن كان الزمان نهاراً فتصدق فشك في بقاء النهار وعدمه، ففيه  الناقصة كما لو قال: اإ

 حالتان:

الحالة ال ولى: أ ن يكون الزمان المأ خوذ بنحو التركيب، فموضوع الحكم هو أ ن 

ن يكون ذلك   الزمان نهاراً.يكون الجلوس في زمان واإ

والحالة الثانية: أ ن يكون الزمان المأ خوذ بنحو التقييد، فالجلوس النهاري بما 

 هو جلوس مضاف الى النهار يكون موضوعاً للحكم.



 (64........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ففي الحالة ال ولى: يمكن اس تصحاب الزمان كما تقدم بعد ضم التعبد الى 

ما في الثانية فلا يمكن اثبات الموضوع بالس تصحا ل على القول الوجدان، واإ ب اإ

ن  ن اثبات نهارية هذا الآن ل يثبت نهارية الفعل واإ بال صل المثبت، لوضوح اإ

ل بالملازمة العقلية.  الفعل واقع في النهار اإ

ن موضوع  ذا سافرت في زمان وكان ذلك الزمان ليلًا فتصدق، فاإ فلو قال: اإ

 .الوجوب هو التصدق مركب من السفر في زمان وكون ذلك الزمان ليلاً 

ذا سافرت في الليل فتصدق، فموضوع الحكم السفر المقيد  ما لو قال: اإ واإ

 بالليل.

شكال في اس تصحاب بقاء الليل ل ن موضوع وجوب التصدق وجود  ول اإ

الليل سواءً أ كان بمفاد كان التامة أ م كان الناقصة، ل ن الاس تصحاب يجري على 

 كلا التقديرين لبقاء النهار.

في الاس تصحاب بمفاد كان الناقصة والتامة لوضوح وقد تقدم أ نه ل فرق 

ذا تعنون بالنهار فاس تصحاب بقائه بهذا العنوان واس تصحاب بقائه  ن الزمان اإ اإ

بكونه زمانًا نهاريًا واحد، وحيث يكون الموضوع مركب، فيثبت كلا الجزئين 

أ حدهما بالتعبد والآخر بالوجدان، وبعد ضم أ حدهما للآخر يتحقق موضوع الحكم 

ويترتب عليه أ ثره، فتأ مل.
1

 

ما في الحالة الثانية: فلا يجري الاس تصحاب ل ن اس تصحاب النهار مطلقاً  واإ

ل على ال صل المثبت والملازمة العقلية.  بأ ي مفاد ل يثبت تقيد الموضوع به اإ

ن اثبات تقيد الموضوع  -ومنه يظهر ما في كلام المحقق النائيني )قده( من  اإ

ل ن  -ن الاس تصحاب في بقاء النهار بمفاد كان الناقصةبالنهار منوط بجريا

                                                           
 ( التأمل وجهه: إما في أصل الموضوع المركب حيث يقال لا معنى لتركب الموضوع وإن الادلة الشرعية خالية منه بالمرة.1

  لصغرى إذ لا معنى للجزء الأول لأن الفعل لا يتحقق إلا في زمان.وإما أن يقال بأن الإشكال في ا



 (65).........................................عشر الثالثالجزء   

اس تصحاب بقاء النهار يجري بمفاد كان الناقصة ومع ذلك ل يثبت تقيد الموضوع بها 

ل على ال صل المثبت.  اإ

ل برفع موضوعه فقهياً بأ ن قال في البحوث : وهذا الإشكال ل دافع له اإ

لو بقرينة عرفية عامة؛ وذلك بكون يس تظهر من أ دلة الموضوعات المقيدة التركيب و 

موضوع الحكم مركباً دائماً ما لم تقم قرينة خاصة تقتضي أ خذ الإضافة التقييدية في 

موضوع الحكم.
1

 

أ قول: الاس تظهار يؤيد التقييدية لموضوع الحكم وحينئذٍ فالقرينة التي يراد 

 اقامتها تقتضي التركيبية.

ما الزمان المأ خوذ في المتعلق فتارة يكون مأ خوذاً فيه  –الواجب في  – واإ

 بنحو مفاد كان التامة وأ خرى بنحو مفاد كان الناقصة.

وعلى كليهما، فتارة يكون الزمان قيداً للفعل كسائر القيود مثل الصلاة فكما 

نها مقيدة بالس تقبال والطهارة من الحدث والخبث كذلك هي مقيدة بوقوعها في  اإ

 النهار.

كما لو كان الواجب الصلاة في زمان وكان  وأ خرى يكون جزءً للواجب

ذا كان وقوع الصلاة في الزمان محرزاً بالوجدان وكون  ذلك الزمان نهاراً، وعليه فاإ

 ذلك الزمان نهاراً محرزاً بالتعبد كف. في الحكم بصحة الصلاة.

ما لو كان الزمان قيداً للصلاة بمفاد كان التامة، كما لو وجبت صلاة النهار  اإ

ل انه ل يثبت تقيدها به  فاس تصحاب ن كان جاريًا اإ بقاء النهار بمفاد كان التامة واإ

ل على ال صل المثبت، ل ن التقيد عنوان وجودي زائد على ذات  ووقوعها فيه اإ

الصلاة، ووجود النهار بمفاد كان التامة، فلا يمكن اثبات التقيد بالس تصحاب ل نه 

ل   على القول المذكور.ل يثبت وقوعها في النهار وتقيدها به اإ

                                                           
  275ص 3( البحوث ج1



 (66........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ن القيد ليس ذات  ن كان الزمان قيداً للصلاة بمفاد كان الناقصة بمعنى اإ واإ

الزمان بمفاد كان التامة بل وصفه العنواني يعني اتصافه بالنهارية لو وجبت الصلاة 

ن كان جاريًا لما تقدم بأ ن الشك بمفاد كان التامة  النهارية، فهنا اس تصحاب النهار واإ

ذا جرى اس تصحاب النهار بمفاد كان التامة جرى وكان الن اقصة هو هو فاإ

ل انه ل يجري من جهة أ نه ل يثبت تقيد  اس تصحاب بقائه بمفاد كان الناقصة، اإ

ل على القول  –بالوصف العنواني  –الصلاة به  ووقوعها في النهار لتكون نهارية اإ

 بال صل المثبت.

ما اس تصحاب المقيد بما هو مقيد، فلا  ذا كانت له حالة سابقة واإ مانع منه اإ

ن صلاته في  ذا دخل في الصلاة في النهار وفي الركعة الثانية شك في اإ متيقنة كما اإ

النهار أ و ل من جهة الشك في بقاء النهار جرى اس تصحاب بقاء صلاته في النهار 

ذا كان في شهر رمضان وشك في أ نه باق فيه أ و ل من جهة  ومثله في الصوم فأ نه اإ

شك في بقاء شهر رمضان جرى اس تصحاب بقائه فيه وترتب عليه وجوب ال 

 الصوم.

ومع عدم الحالة السابقة فلا يجري الاس تصحاب كما لو وجب عليه الجلوس 

ن هذا الوقت من نهار يوم الجعة أ و  في المسجد في نهار يوم الجعة، وشك في اإ

ه من ال ول كان شاكاً في ل، فلا يجري الاس تصحاب المقيد لعدم الحالة السابقة ل ن

ن هذا النهار هو نهار الجعة أ و ل؟ واس تصحاب بقاء نهار الجعة ل يثبت وقوعه  اإ

ل على القول بالملازمة العقلية.  فيه اإ



 (67).........................................عشر الثالثالجزء   

 الكلام في أ خذ الزمان جزءً للواجب ليقال بالتركيب
 

 وقع الكلام في معقولية أ خذ الزمان جزءً للواجب على قولين:

شكالً في معقولية  ال ول: ما ذهب ليه الس يد الشهيد )قده( حيث ذكر اإ اإ

ذا كان مركباً ينبسط على  التركيب في قبال التقييد، فأ ن ال مر المتعلق بالواجب اإ

أ جزائه فيتعلق بكل جزء منه حصته من ال مر وهي ال مر الضمني، وهذا يتطلب 

ل لزم التكلي ف بما ليس أ ن يكون الواجب بتمام أ جزائه تحت قدره المكلف واإ

 بمقدور.

ذا كان نهاراً فهو أ مر غير اختياري وخارج عن  ن الجزء الثاني اإ ومن الواضح اإ

نما المعقول والاختياري تقيد  قدرة المكلف فلا يعقل ال مر به عقلًا ول عرفاً واإ

الصوم بكونه في النهار، وهذه النكتة تجعل أ خذ الزمان في الواجب بنحو التركيب 

ل.غير عرفي على ال ق
1

 

ن انبساط ال مر الواحد المتعلق بالمركب الى أ وامر ونوقش فيه : أ ولً: اإ

متعددة ضمنية ل أ صل لها ول واقع لهذا الانبساط بل هو أ مر غير معقول ل ن 

الواجب أ مر اعتباري ل واقع موضوعي له غير وجوده في عالم الاعتبار والذهن، 

ن الانبساط والتحليل والواجب بوجوده الذهني متعلق الوجوب، ومن ال واضح اإ

نما يتصور في ال مور الواقعية الخارجية، ومن هنا ل يعقل تعلق الوجوب بالواجب  اإ

 بوجوده الخارجي ل مرين:

ن الواجب بوجوده الخارجي مسقط للوجوب ل أ نه متعلق له.  ال ول: اإ

ل كان أ مراً خارجياً  ن الوجوب يس تحيل أ ن يوجد في الخارج واإ الثاني: اإ

 خلف فرض أ نه أ مر اعتباري. وهذا

                                                           
 276ص 6(البحوث ج1



 (68........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ذن ل محالة يكون متعلق الوجوب الواجب في وعاء الذهن والتصور ل  فاإ

في الخارج ول يتصور فيه الانبساط والتحليل، ومن هنا قلنا بأ ن الحكم له مرتبة 

 واحدة هي مرتبة الجعل والاعتبار.

ما الفعلية فهيي ليست من مراتب الحكم والمراد منها فعلية محر  كيته وفاعليته واإ

 بفعلية موضوعه في الخارج ل فعلية نفس الحكم الشرعي.

ن الزمان ل يمكن أ ن يجعل جزءً في  ثم رتب على ذلك: أ ن أ ريد بذلك اإ

ذ ل محذور فيه.  الواجب في مرحلة الجعل والاعتبار، فيرد عليه أ نه ل مانع منه اإ

ن الزمان ل يمكن أ ن يكون جزءً له في  ن أ ريد به اإ لة الفعلية باعتبار مرحواإ

 ن اختيار المكلف.عأ نه خارج 

ن جزئية الزمان تختلف عن جزئية سائر أ جزاء الواجب كالصلاة  ففيه: اإ

ن ال مر المتعلق بالصلاة في زمان باعتبار أ نه أ مر زماني  مثلًا، فأ ن معنى جزئيته اإ

ذن فعلية ف ن يكون ذلك الزمان نهاراً، فاإ ل في زمان واإ اعلية فلا يمكن ايجادها اإ

نما هي في متعلقه باحراز كون ذلك الزمان نهاراً ضمناً،  ال مر بالصلاة ومحركيته اإ

نها تعلقت بايجاد الصلاة في زمان وكون ذلك الزمان نهاراً، وكلا الجزئين  بمعنى اإ

ما بالوجدان أ و بالتعبد.  مقدوراً للمكلف، وكون الزمان نهاراً محرز اإ

ذن كونه جزءً بهذا المعنى مقدرو  للمكلف، ضرورة أ نه ل يحتمل أ ن يكون اإ

الجزء ايجاد الزمان كسائر اجزاء الصلاة حتى يقال بأ نه غير مقدور بل هو بالمعنى 

 المتقدم من ايجاد الواجب في زمان وكون ذلك الزمان نهاراً.

ن شئت قلت: بأ ن الجزء هو احراز الزمان ل واقعه الخارجي والمكلف  واإ

د حتى يلزم المحذور بالتكليف بغير المقدور ..مأ مور بالحراز ل باليجا
1

 

 ولنا عليه عدة تعليقات:

                                                           
  169-167ص 13( المباحث ج1



 (69).........................................عشر الثالثالجزء   

التعليق ال ول: ما مر في بحوث سابقة بأ ن الحكم له مرتبة واحدة ولكنها 

ليست مرتبة الجعل والاعتبار، بما هو جعل واعتبار، بل الجعل والاعتبار 

ت الحكم، فلا الشاغل لذمة المكلف على نحو يكون أ خذ هذا القيد من مقوما

ذا كان ناجزاً وشاغلًا لذمة المكلف وليس هو ل اإ  مرتبة الفعلية. الا يصدق حكم اإ

وحيث تكون مرتبة الفعلية خارجية فتصور انبساط الوجوب على الاجزاء 

ن كل ال جزاء تقع  ولكن ل بمعنى تجزئته الى حصص، وواجبات ضمنية، بل بمعنى اإ

ن سمي با عتبار تعلقه بجزء ما في ضمن المجموع ضمنياً، في اطار الوجوب الواحد، واإ

ذ هو أ مر غير معقول، ونتفق  ولكن ل يراد تجزئته وتشطيره الى أ جزاء وحصص، اإ

 به مع المعُلقَ.

التعليق الثاني: أ نه خلط ما بين المتعلق وما بين الموضوع، فما يراد من 

وأ حدهما غير ال خير هو الاحراز وما يراد من ال ول هو الايجاد والامتثال، 

الآخر، وعليه فما هو في دائرة المكلف واختياره هو المتعلق وبه يتحقق محذور 

ما ما هو في خارج دائرته واختياره هو الموضوع،  التكليف بغير المقدور، واإ

 واحرازه ضروري لتحقق الوجوب ل لكونه متعلقاً بالواجب.

ن جزئية الزمان تعني احرازه ، فهو قهراً قيداً وبناء عليه فما ذكره من اإ

 للموضوع ل للمتعلق وكلامه في أ خذ الزمان قيداً للمتعلق ل للموضوع.

ن معنى كون النهار جزءً ايقاع الواجب في زمان وكون  التعليق الثالث: اإ

 ذلك الزمان نهاراً، ول محذور في ذلك، هكذا ذكره.

 يمكن وقوعه وفيه: أ نه ل معنى للقول بايقاع الواجب في زمان، ل ن الفعل ل

ل لم يكن فعلًا، وطلب ايقاعه في زمان ل معنى له، بل هو  ل في زمان، واإ اإ

 تحصيل ما هو حاصل.



 (70........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

وكون ذلك الزمان نهاراً، وان كان معقولً ولكنه ليس بشيء مقابل ايقاعه في 

آخر قبال نفس الزمان، بل هو نفسه،  زمان لما تقدم بان وصف النهار ليس شيئاً أ

 ن الزمان، مطلق وكونه نهاراً مقيداً ول منافاة بينهما.غاية ال مر اإ 

 وعليه يرجع هذا التحليل الى التقيد وليس هو تركيباً.

ن تحصيل ملاك الصلاة هو ايقاعها في النهار بحيث يكون  وبعبارة أ خرى اإ

 للنهار دخلًا في ملاكها، وهذا معنى التقييد ل التركيب.

  تامة.وعلى ما تقدم فاإن هذه المناقشة غير

ن دعوى التركيب تبتني على  والجواب الصحيح ل صل الإشكال: هو اإ

ن وصف النهارية  ن الزمان والنهار ليسا ش يئين بل هما واحد غاية ال مر اإ مغالطة فاإ

طلاق الزمان، ولذا  طلاق النهار عليه يغني عن اإ أ عطي لهذا الزمان، فأ صبح اإ

 التقييد، وهو كون الصلاة فدعوى التركيب غير سديدة، وهي ترجع بالتحليل الى

 في النهار.

نعم في مقام التحليل، يتجزأ  الى زمان والى كونه نهاراً وال جزاء التحليلية ل 

 معنى لوقوعها في متعلق ال مر، فتأ مل.



 (71).........................................عشر الثالثالجزء   

 محاولت لجريان الاس تصحاب في المقام
 

المحاولة ال ولى: للمحقق النائيني )قده( حيث بين ضابطة الموضوع المركب 

ن كان من قبيل والم ن المأ خوذ في الموضوع الذي يترتب عليه ال ثر اإ وضوع المقيد، اإ

ل كما لو كان  العرض مع معروضه والصفة مع موصوفها، فلا محالة يكون تقييداً واإ

الموضوع ذي ال ثر مركباً من جوهرين أ و عرضين لموضوعين أ و لموضوع واحد أ و 

ن هذه الم آخر، فاإ وارد ل يتصور التقييد، لعدم مركب من جوهر وعرض لجوهر أ

 عروض أ حدهما على الآخر في هذه الفروض.

ن الزمان والصوم عرضان لمعروضين ليسا من قبيل العرض  وفي المقام: بما اإ

ومحله، فلا محالة يكون الربط بينهما بنحو التركيب ل التقييد فيجري فيه 

 الاس تصحاب.

ن ه نما يصح التركيب في ورد: أ ولً: بما عن الس يد الشهيد )قده(، اإ ذا اإ

آخر من التركيب وهو التكليف بغير  مورد يعقل فيه ذلك، والمقام فيه محذور أ

المقدور.
1

 

 وظاهرة أ نه يوافق على ضابط التركيب، وقد عرفت منعه.

ما  ليه الش يخ الفياض، من عدم صحة كلا الضابطين، اإ وثانياً: ما أ شار اإ

ن كان جوهرين كوجود زيد ووجود ضابط التركيب، فل ن المأ خوذ في الموضوع اإ 

عمرو فتارة يكون المأ خوذ فيه وجود زيد في زمان بمفاد كان التامة ووجود عمرو 

فيه كذلك بدون اعتبار الى عنوان زائد على ذلك كعنوان المعية والتقارن أ و 

 التصاحب فيكون الموضوع مركباً من ذات جوهرين فحسب.

                                                           
  276ص 6( البحوث ج1



 (72........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

اً على أ صل وجوديهما بمفاد كان التامة وأ خرى يكون مأ خوذاً فيه عنوانًا زائد

ن القيد تارة  كالعناوين المتقدمة فحينئذٍ يكون الموضوع مقيداً ل مركباً، غاية ال مر اإ

يكون صفة للموضوع وعرضه الخاص وفي طول الموضوع وأ خرى يكون في عرضه 

ن الزمان ظرف لكل زماني ولكن قد يؤخذ قيداً   كقيد المعية والتقارن والطرفية فاإ

 له.

ما الزمان الذي هو ظرف في نفسه فيمكن أ ن يؤخذ قيداً للموضوع أ و  واإ

المتعلق، ويمكن أ ن يؤخذ جزءً له، ول يتعين أ حدهما واقعاً وثبوتًا ل نه تابع لكيفية 

 فعله في الملاك.

ثباتًا، فالمتبع هو ظاهر الدليل، فأ ن كان المأ خوذ في لسان الدليل  ما اإ واإ

لجزئين، فالموضوع مقيد ل ن الدليل بهذا اللسان كاشف عن عنوان زائد على ذاتي ا

ن لم يكن مأ خوذاً فيه فالموضوع مركب ل مقيد ل ن التقييد بحاجة الى عناية  ذلك واإ

 زائدة.

ما الضابط الثاني: وهو ضابط التقييد، فقد ظهر مما تقدم أ نه ل ينحرم  واإ

ذا كان المأ خوذ في الموضوع صفة الشيء وعوارضه، ب ل يمكن أ ن يكون الموضوع بما اإ

آخر ل يكون من عوارضه كالمعية والتقارن ونحوهما. مقيداً بعنوان أ
1

 

ل مع وكلامه ل خفلو من نظر ن التقارن والمعية ل يصدقان اإ ، من جهة اإ

التركيب وبدونه ل يقال معية وتقارن، ومع صدقهما ل يتغير الموضوع من التركيب 

م قد ل تصدق المعية والتقارن مع المركب، ولكن ذلك الى التقيد بل يبق. مركباً، نع

في غير موضوعات ال حكام الشرعية، وفيها فهيي مركبة ومتقارنة، ولو لم تكن 

 متقارنة فليست هي موضوعاً لحكم شرعي.

                                                           
  273-272ص 13( المباحث ج1



 (73).........................................عشر الثالثالجزء   

ن الموضوع مركب من  وقد صححوا الشرط المتأ خر بدعوى التقارن، مع اإ

 .الشرط والمشروط، على تفصيل في محله المناسب

ن ايراده، هو ما ذكره المحقق ال صفهاني )قده( على ما  هذا مضافاً الى اإ

س يأ تي من التعرض لمحاولته، والتفريق بين منشأ  الانتزاع، والعنوان الانتزاعي، 

 وهو عنوان التقارن، والمعية ونحوهما.

ما الزمان، فقال: فقد مر أ نه في مقام الثبوت أ نه يمكن أ ن يكون مأ خوذاً  واإ

 لواجب ويمكن أ ن يكون جزءً له.قيداً ل

ن الزمان ليس قيداً  ما في مقام الثبات، فالظاهر من الكتاب والس نة اإ واإ

آن  للواجب كالصلاة، فقوله تعالى ))أ قم الصلاة لدلوك الشمس الى غسق الليل وقرأ

الفجر(( فيدل على وقت صلاتي الظهرين والعشائين ممتد من زوال الشمس الى 

 ارة الى أ خذ عنوان زائد فيه كالمعية والظرفية ونحوهما.غسق الليل بدون الإش

ذا زالت الشمس فقد دخل وقت  وأ ما الس نة فقوله )عليه السلام(: ))اإ

ن وقت صلاة الظهرين من الزوال الى الغروب، فهيي  الظهرين(( والمس تفاد منها اإ

ن تحدد الوقت بدون الدللة على اعتبار شيء زائد على وجود ذلك الزمان بمفاد كا

ذا شك في بقاء النهار فلا مانع من اس تصحاب بقائه ويترتب  التامة، وعلى هذا اإ

 عليه وجوب التيان بالصلاتين.

وعلى هذا فالزمان ظرف للواجب بمفاد كان التامة، ومقتضى هذه ال دلة أ نه 

شرط للوجوب ل للواجب.
1

 

ور أ مره : بأ نه ل يتصور كون الزمان جزءً في مقام الثبوت ليدويلاحظ عليه

 بين الجزء والقيد بل هو قيد للواجب، ويمكن أ ن يكون قيداً للوجوب.

                                                           
  ( المصدر السابق1



 (74........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ن  ولم يبين بأ ن الزمان الذي هو ظرف للواجب، هو قيد له على اعتبار اإ

نهما متباينان، كما لعله كذلك عرفاً وعندئذٍ فكونه  الظرفية غير مباينة للقيدية، أ و اإ

 ه ظرفاً معارض بأ صالة عدم كونه قيداً.ظرفاً ل يثبت كونه قيداً، وأ صالة عدم كون

نعم لو قلنا بأ ن القيدية هي الظرفية وزيادة كانت الظرفية مسلمة والزيادة 

أ ي )القيدية( مشكوكة وال صل عدمها.
1

 

وال ظهر أ نه في هذه ال لسن ظرفاً للواجب وليس قيداً، وليس هي هكذا 

 ة أ خرى.مطلقاً بل قد يكون قيداً في متعلق ال مر كما في أ لس ن

 : ما عن المحقق العراقي )قده( وهو يرجع الى كلامين:المحاولة الثانية

ن تقييد الفعل بالزمان يرجع الى التركيب ل ن العرف بنظره  الكلام ال ول: اإ

 يرجعه الى التركيب بين جزئين، وهذا يرجع روحاً الى المحاولة ال ولى.

ن أ خذ الزمان قيداً بنحو الظرفي ة بحاجة الى مؤونة زائدة، الكلام الثاني: اإ

ن متعلق ال مر  –دليل الصوم  –وهي منتفية بالطلاق  ل ن مقتضى اطلاقه اإ

 بالصوم في شهر رمضان مجتمعاً مع النهار.

 ونوقش هذا البيان بأ نه غير تام ل ثبوتًا ول اثباتًا.

ما ثبوتًا: فأ ن تغيير قيد الظرفية الى قيد المعية أ و الاجتماع أ و المصاحبة ل  اإ

يدفع المحذور فاإن هذا التقييد ل يمكن اثباته بالس تصحاب ورفع اليد عنه يعني 

 الامر بجعل الزمان نهاراً وهو غير اختياري.

ما اثباتًا: فل ن المؤونة المدعاة ثابتة فأ ن كلمة )في( تدل بنفسها على أ خذ  واإ

لغاء خصوصية التقييد ا لى قرينة، الظرفية قيداً في متعلق ال مر بحيث يحتاج اإ

وس بق أ ن ذكروا بأ ن رفع اليد عن التقييد يكون على اساس قرينة ارتكازية عرفية 

ل فظاهر الخطاب هو التقييد، والقرينة غير تامة في المقام.  واإ

                                                           
 14بيان الأصول ص 7( ذكره صادق الشيرازي ج1



 (75).........................................عشر الثالثالجزء   

الجواب الثباتي، بامكان القول بأ ن )في( ظاهره في الظرفية،  ويمكن دفع

ما القيدية فهيي بحاجة الى مؤونة زائدة وهي منتف  ية بال صل ومع نفي القيدية، واإ

فأ ن الظرفية مركبة من الظرف والمظروف، وهذا المتعلق مركب يجري فيه 

اس تصحاب بقاء النهار، وبضمه الى المقيد وجدانًا ينقح موضوع الحكم فتأ مل.
1

 

 والجواب مبني على كون القيدية، غير مباينة للظرفية، وفيه ما مر.

 قق العراقي )قده(.نعم الإشكال الثبوتي وارد على المح

ن الواجب هو المحاولة الثالثة : لل صفهاني )قده(، فقد ذكر أ نه تارة يفرض اإ

تحصيل العنوان الانتزاعي الذي يحصل من مجموع الصوم والنهار وتقييد أ حدهما 

ن فرض  ن ل يطلب شيء غير منشأ  الانتزاع، فاإ بالآخر، )وتارة أ خرى( يفرض اإ

ل ب  ناء على ال صل المثبت ل ن ترتيب العنوان ال ول لم يجر الاس تصحاب اإ

ن فرض الثاني جرى  الانتزاعي على منشأ  الانتزاع يكون بالملازمة العقلية، واإ

الاس تصحاب وترتيب النتيجة حيث يكون ذات القيد والتقيد ثابتين ول يقصد 

 أ مر وراءهما.

ما تقيد الصوم بالنهار وظرفيته له فهذا ثابت بالوجدان ل ننا باس تص حاب واإ

الزمان كما نثبت الزمان الواقعي تعبداً كذلك يثبت الزمان التعبدي واقعاً ووجدانًا 

2فيثبت كون الصوم التعبدي بالوجدان.
 

أ ولً: أ نه موقوف على ترتب ال ثر على نفس الاس تصحاب  وأ جيب عنه:

ذ المفروض ثبوت الظرفية للزمان التعبدي الذي هو في طول  في جريانه، اإ

 الزمان الواقعي. الاس تصحاب ل

                                                           
   -النهار  –مان ولو بمعنى الظرف ( وجهه: عدم معقولية جزئية الز1

  81ص 3( نهاية الدراية، ج2



 (76........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

وثانياً: لو فرض ثبوت نس بة الظرفية بين الصوم وبين الزمان التعبدي واقعاً 

ووجدانًا فما هو وجه التفصيل بين أ خذ العنوان الانتزاعي وبين منشأ  الانتزاع فأ نه 

على التقديرين تثبت العلاقة مع الزمان الثابت تعبداً وجدانًا وواقعاً سواءً أ ريد 

 تزاعية أ و الظرفية.العلاقة الان

ن اثبات الزمان بالتعبد ل يثبت بملاكه الظرفية بين الصوم والزمان  وثالثاً: اإ

ن الزمان التعبدي ليس زمانًا حقيقياً ليتعقل أ ن يكون ظرفاً للصوم، فك نه  لوضوح اإ

ل فحقيقة  وقع وهم نتيجة ال لفاظ والتعبير عن المس تصحب بالزمان التعبدي واإ

ن الزمان ل عبارة عن الحكم والاعتبار الشرعي ول معنى  ال مر اإ التعبدي ليس اإ

لفتراضه ظرفاً للصوم كما هو واضح، نعم يعقل أ ن يجعل القيد للواجب هو ال عم 

ن هذا غير الظرفية. ل اإ  من الزمان الواقعي والاعتبار الشرعي الظاهري للزمان اإ

ن القيد هو ال عم من الزمان والتعبد به لزم من ذلك صحة  ورابعاً: لو فرض اإ

العمل واقعاً في موارد الاس تصحاب ل ظاهراً فقط وهذا ما ل يلتزم به أ حد.
1

 

وللعمل بال مر ال ول، وهو أ ن يكون ال ثر مترتباً على نفس الاس تصحاب 

 مجال، وقد مر في بحوث سابقة قبول هذا ال مر.

ن العنوا ما الثاني: فل ن تفصيل المحقق ال صفهاني من جهة اإ ن الانتزاعي ل واإ

ل التقييد به، بخلاف منشأ  الانتزاع فأ ن التعددية الموجبة للتركيب  يتصور فيه اإ

معقولة فيه، وجريان الاس تصحاب في الثاني دون ال ول من جهة عدم اليقين 

نما اليقين هو للصوم وكونه في النهار ل للصوم النهاري، وعبارة  السابق لل ول، واإ

 لى ذلك.المحقق المذكور شاهدة ع

ن الملازمة بين ثبوت النهار وثبوت ظرفيته  ما الثالث: يمكن ان يقال: باإ واإ

رادة الشارع أ ن  ذ لول اإ للصوم وتقيده به ليست واقعية بل هي اعتبارية شرعية، اإ

                                                           
  277ص 6( البحوث ج1



 (77).........................................عشر الثالثالجزء   

يكون الصوم في النهار لما كانت من ملازمة أ صلًا بينهما، وبناء عليه، فأ ن هذه 

ثباتها بالتعبد ب  شكالية ال صل المثبت.الملازمة يمكن اإ  بقاء النهار دون اإ

نما  ن الإشكالت اإ هذا مضافاً الى ما ذكره الش يخ الفياض )حفظه الله( من اإ

ذا  ما اإ مساك، واإ ترد لو كان مراد المحقق ال صفهاني )قده( هو كون النهار قيداً للاإ

كان مراده )قده( من الإمساك في النهار كون النهار جزءً للواجب بمعنى اإن 

ن يكون ذلك الزمان نهاراً فعندئذٍ ل مانع من الو  اجب هو الإمساك في زمان واإ

اس تصحاب بقاء النهار ل نه يثبت هذا الجزء بالتعبد والآخر بالوجدان ومع ضم 

 ال ول الى الثاني يحرز الواجب بكلا جزئيه.

ن منشأ  الانتزاع يبق. متعدداً بخلاف أ قول : وهذا يؤيد صحة ما ذكرناه من اإ

ن الانتزاعي فأ نه عنوان واحد ول بد من كونه مقيداً، فعلى ال ول المطلوب العنوا

هو الصوم في زمان وكون هذا الزمان نهاراً، والمطلوب على الثاني هو الصوم 

ل على  النهاري، وهنا اس تصحاب النهار ل يثبت كونه ظرفاً للصوم وأ نه مقيد به اإ

 ده( ل يرى حجية ال صل المثبت.القول بال صل المثبت، والمحقق ال صفهاني )ق

على المحقق المذكور عدم معقولية كون الزمان جزءً للواجب بل هو  نعم يرد

ذا كان قيداً له فاإن المقيد بما هو مقيد ل حالة سابقة له  قيداً له على نحو الظرفية، واإ

 ليس تصحب.

وبهذا يتضح أ نه ل يمكن جريان الاس تصحاب بلحاظ كون الزمان من قيود 

ل على القول بال صل المثبت.ا  لواجب، ل حراز تحقق الواجب به اإ

: للس يد الشهيد )قده( لثبات تنجيز نفس ال مر والوجوب المحاولة الرابعة

آخر.  الشرعي الذي كان يقصد تنجيزه من اس تصحاب الزمان بنحو أ



 (78........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ن الزمان المأ خوذ قيداً في الواجب تارة يكون بنحو صرف الوجود  )بيانه(: اإ

 الصلاة بين الزوال والغروب وأ خرى يكون بنحو مطلق الوجود أ ي كما في

آنات ذلك الزمان كالصوم الواجب في تمام النهار.  وجوب العمل في تمام أ

ن الصلاة وجبت على المكلف ولكنه أ خرها  ففي الفرض ال ول: تارة يفرض اإ

ل حين الش ك الى حين الشك في بقاء الوقت، وأ خرى يفرض أ نها لم تجب عليه اإ

 في بقاء وقتها كما لو بلغ في ذلك الطرف ل قبله.

فعلى ال ول: تجري قاعدة الاش تغال، ل ن الشك بحسب الحقيقية في الفراغ 

عن التكليف من ناحية الشك في القدرة بعد اليقين بأ صل التكليف واش تغال 

الذمة، والشك في القدرة مجرى للاش تغال، وهذا هو المشهور والمعروف بين 

 ين.ال صولي

ن جريان  وفي هذه الحالة ل يجري اس تصحاب بقاء الوقت، باعتبار اإ

الاس تصحاب ل دللة فيه على أ كثر من قاعدة الاش تغال، ل ن مفاده بقاء الوقت 

ن هذا الآن من النهار  بمفاد كان التامة، وترتيب وجوب الصلاة عليه، ول يثبت اإ

ذا ترتب على اس ت ل على القول بال صل المثبت، فاإ صحاب وجوب الصلاة ظاهراً اإ

ن ذمة المكلف مشغولة بوجوب الصلاة ظاهراً  ويتحقق به موضوع القاعدة وهو اإ

ن موضوع القاعدة ثابت  ومعه يحكم العقل بتحصيل اليقين بالفراغ، والمفروض اإ

بالوجدان ل ن المكلف على يقين باش تغال ذمته بالصلاة ويشك فعلًا في فراغ 

 في المقام فلا حاجة الى الاس تصحاب بل هو لغو ذمته عنه، وهذا أ مر وجداني

 ل ن اثبات ما هو ثابت بالوجدان بالتعبد من أ ردأ  انحاء تحصيل الحاصل.

: بأ ن ال ثر على هذا التقدير ليس هو تنجيز الوجوب ليقال ويلاحظ عليه

آخر مهم هو احراز تحقق الامتثال بما  بأ نه ثابت بقاعدة الاش تغال، بل هناك أ ثر أ

ذا لم يمكن اثبات ذلك كما هو يأ تي ب كونه صلاه بالوجدان، وفي الوقت بالتعبد فاإ



 (79).........................................عشر الثالثالجزء   

آثاره من  المفروض كان من الشك في تحقق الامتثال وال صل عدمه فيترتب عليه أ

لزوم القضاء لو قيل به، ذكره الهاشمي في الهامش.
1

 

وعلى هذا فما ذكره الش يخ الفياض )حفظه الله( من جريان الاس تصحاب 

ن قاعدة الاش تغال ل تثبت لثبات ب قاء الوقت وترتب وجوب الصلاة عليه، واإ

 الوقت ل ن مفادها حكم العقل بان الاش تغال اليقيني يقتضي الفراغ اليقيني.

وعلى هذا فالس تصحاب رافع لموضوع القاعدة تعبداً كما هو رافع لموضوع 

ذن يكون تنجز وجوب الصلاة في هذا الوقت م  ستند الى قاعدة القبح كذلك، فاإ

الاس تصحاب دون القاعدة
2

، فما ذكره ل حاجة له ل نه ليس ال ثر هو تنجز 

نما ال ثر المطلوب هو هل يمكن احراز  الوجوب بل الوجوب منجز من ال ول، واإ

ذا  ل اإ تحقق الامتثال في هذا الوقت أ و ل؟ وهذا ل دخل لقاعدة الاش تغال فيه اإ

 رجع الى الشك في القدرة على التكليف.

ن الكلام فيما هو قيد للمتعلق ه ل للوجوب  –الواجب  –ذا مضافاً الى اإ

 وما ذكره من اس تصحاب بقاء الوقت هو شرط للوجوب ل للواجب.

وعلى التقدير الثاني لصاحب المحاولة: يجري اس تصحاب بقاء الوقت لثبات 

ذا أ خذ قيداً في الواجب أ صبح قيداً في الوجوب  فعلية الوجوب، فأ ن الوقت اإ

أ يضاً ل محالة لكونه غير اختياري فيس تصحب بقاءه، وبذلك نحرز فعلية الوجوب 

واش تغال الذمة به غاية ال مر يشك في القدرة على تحققه، وقد عرفت أ نه مورد 

ليه في التقدير السابق لثبوت  لقاعدة الاش تغال، وهذا الاس تصحاب لم نحتج اإ

 لتعبد الاس تصحابي.الاش تغال فيه وجدانًا ابتداءً بلا حاجة الى ا

                                                           
  ، الهامش478ص 6( بحوث في علم الأصول ج1

  284ص 13( المباحث ج2



 (80........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ن كان في  قد يقال: بأ ن وجوب الصلاة وفعليته لم تكن ثابتة قبل البلوغ واإ

اثناء الوقت للصلاة، وبالتالي فان اس تصحاب بقاء الوقت ل يثبت فعلية الوجوب 

آخر. ما فعلية الوجوب فيحتاج لدال أ  في حقه بل يثبت بقاء الوقت واإ

ما الفعلية الثانية بحق هذا  فأ نه يقال: بأ ن الفعلية المطلقة ثابتة قبل الوقت واإ

البالغ فليست ثابتة، والاس تصحاب المذكور يثبت الفعلية المطلقة وبضمها الى 

 البلوغ المحرز بالوجدان يتحقق موضوع الوجوب.

ل يقال: قاعدة الاش تغال في المقام محكومة للبراءة الشرعية حيث أ نه في 

فه بالفعل في هذا الآن فتجري البراءة هذا التقدير يشك المكلف في أ صل تكلي

 وتكون حاكمة على الاش تغال الفعلي.

ما تكليفه  فأ نه يقال: البراءة تنفي في حقه التكليف في هذا الآن بعنوانه واإ

بالصلاة ما بين الحدين لمن ادرك الوقت فالمفروض ثبوته بالس تصحاب الموضوعي 

وهذا الاس تصحاب حاكم على -اس تصحاب بقاء الوقت ))بقاء ما بين الحدين((  -

البراءة فلا يمكن نفيه بها بل يثبت هذا الوجوب الاس تصحابي، ويجب الخروج 

 عنه بقاعدة الاش تغال.

ما على الفرض الثاني الذي يكون الزمان  هذا كله على الفرض ال ول، واإ

مع فعلية الوجوب من أ ول  -قيداً للواجب بنحو مطلق الوجوب كالصوم في النهار 

 فالشك يتصور على نحوين: -بحسب الفرض  ال مر

ذا شك في أ نه اثنتا عشرة ساعة أ و  النحو ال ول: في سعة النهار وضيقه كما اإ

 أ كثر؟

والنحو الثاني: يحرز مقدار النهار ولكنه يشك في انتهائه وعدمه وفي هذا 

في التقدير الثاني يكون أ يضاً من الشك في الفراغ بعد العلم باش تغال الذمة بالصوم 

 تلك المدة المعينة فيجب الصوم.



 (81).........................................عشر الثالثالجزء   

ن كان يشك في وجوب صوم المدة المشكوكة وهي  وفي التقدير ال ول واإ

ن الاس تصحاب  ل اإ ينقح موضوع وجوب  –بقاء النهار  –مجرى للبراءة في نفسها اإ

ذا أ خذ قيداً في الواجب بنحو مطلق الوجود كان معنى ذلك  الصوم ل ن النهار اإ

آن يكون نهاراً سواء أ كان صوم كل النهار الواجب اشتراط الوجوب للصوم  كل أ

مركباً اس تقلالياً أ م ارتباطياً فاس تصحاب نهارية الزمان المشكوك ينقح موضوع 

ذا لم تؤخذ اضافة الصوم الى نهارية ذلك الآن بنحو التقييد  وجوب صومه هذا اإ

ل بأ ن كان الواجب صوم ذلك النهار بما هو نهار كان من موارد الش ك في القدرة واإ

على الامتثال الذي هو مجرى الاش تغال العقلي فيكون الاس تصحاب منقحاً 

لموضوع الاش تغال كما تقدم في الفرضية ال ولى.
1

 

ذا كان  وقد نوقش في النحو ال ول: بأ ن ما ذكره )قده( في هذا الفرض تام اإ

ة موضوع وجوب الصوم مركباً من الساعات ومردداً بين ال قل وال كثر كالعشر 

ساعات، وال خرى أ حدى عشرة ساعة، ويشك في وجوب الصوم في الساعة 

ن الشك في أ صل  ال خيرة المشكوكة ول نعلم بأ صل وجوب الصوم فيها وحيث اإ

وجوبه فالمرجع فيه أ صالة البراءة لدخول المقام في كبرى دوران ال مر بين ال قل 

عدة الاش تغال بارتفاع وال كثر الارتباطيين والمرجع فيه البراءة وهي ترفع قا

موضوعها، ل ن حكم العقل معلق على عدم الترخيص الشرعي في الترك وأ صالة 

نما يثبت وجوب الصوم  البراءة ترخيص فيه، ول يجري الاس تصحاب فيه ل نه اإ

بين طلوع الفجر وغروب الشمس ول يثبت وجوب الصوم في هذه الساعة 

 المشكوكة.

ع وجوب الصوم النهار بين الحدين ولكن ال مر ليس كذلك، ل ن موضو 

نما هو في بقاء هذا  وهو موجود بوجود واحد مس تمر في التدرج والترمم والشك اإ

                                                           
  279ص 6( بحوث في علم الأصول ج1



 (82........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

الوجود أ ي وجود النهار بمفاد كان التامة أ و الناقصة وعندئذٍ يكون الشك في بقاء 

وجوب الصوم من جهة الشك في بقاء موضوعه وهو النهار وليس الشك في أ صل 

  هذه الساعة المشكوكة كونها من النهار.وجوب الصوم في

وعلى هذا فلا مانع من اس تصحاب بقاء النهار وهذا الاس تصحاب ينقح 

موضوع وجوب الصوم ل ن الزمان وهو النهار كما أ نه قيد للوجوب كذلك هو قيد 

وتقييد الواجب بالزمان الخاص يرجع الى التركيب  –وهو الصوم  –للواجب 

ذا قال المولى  بمقتضى الفهم العرفي، يرجع الى وجوب الصوم  –صم في النهار  –فاإ

 في زمان ويكون ذلك الزمان نهاراً.

ن  والنكتة في ذلك بأ ن وقوع الفعل الزماني كالصلاة في زمان أ مر قهري واإ

ذا أ عتبر المولى خصوصية زائدة  ظرفية الزمان للفعل الزماني ثابتة ذاتًا وطبعاً، فاإ

ليلية، وهكذا فلا يمكن أ ن تكون تلك الخصوصية ظرفاً على ظرفيته كالنهارية وال 

ل لزم تعدد الظرف للفعل بل هي خصوصية لظرفه وقيده، ولهذا  للفعل الزماني واإ

يكون الدليل الدال على اعتبار تلك الخصوصية في الزمان الذي يكون ظرفاً للفعل 

نها مأ خوذة بنحو الجز  ئية للفعل الزماني ل الزماني ظاهره بمقتضى المتفاهم العرفي في اإ

القيدية، والظرفية باعتبار أ ن له ظرفاً وقيداً في المرتبة السابقة، وهذه الخصوصية 

 ل تصلح أ ن تكون ظرفاً ل نها خصوصية الظرف ل أ نها ظرف.

ومن هنا يكون المتفاهم العرفي في مثل قوله )عليه السلام( ))صم في 

الزمان نهاراً، وال ول محرز بالوجدان النهار(( وجوب الصوم في زمان، ويكون ذلك 

 والثاني بالس تصحاب.

وعليه فلا فرق بين أ ن يكون الزمان قيداً بنحو مطلق الوجود أ و بنحو 

صرف الوجود فعلى كلا التقديرين يرجع ال مر الى التركيب بحسب المتفاهم العرفي 

عل في زمان فصم في النهار، وصل في الليل، كل منهما ظاهراً عرفاً في وجوب الف



 (83).........................................عشر الثالثالجزء   

ويكون ذلك الزمان نهاراً، والتقييد بحاجة الى عناية زايدة بان تكون فيها قرينة 

ذا لم تكن قرينة فيها فالدلة تدل على  ن الواجب هو الصوم النهاري، واإ تدل على اإ

التركيب.
1

 

وهذه المناقشة غير تامة بل ليست مناقشة بقدر ما هي توضيح لنفس 

هابه الى البراءة في نفسها، وبغض النظر عن مطلب الس يد الشهيد، ل ن ذ

ن  موضوع الحكم وهو النهار، وباس تصحاب بقائه يتنقح موضوع الوجوب للصوم، واإ

كان كذلك فالشك ليس هو في أ صل وجوب الصوم في هذه الساعة المشكوك 

كونها من النهار، بل في بقاء موضوعه وهو النهار، والشاهد على ذلك هو عبارة 

ذا أ خذ قيداً في الواجب بنحو مطلق الوجود كان معنى الس يد نفسه  ل ن النهار اإ

آن بكونه نهاراً ..((  ذلك اشتراط وجوب صوم كل أ

ومنه يتضح الفرق بين أ خذ الزمان بنحو مطلق الوجود وأ خذه بنحو صرف 

الوجود، فأ ن اس تصحاب بقاء النهار الى هذه الساعة المشكوكة، فأ ن النحو ال ول 

تعلق فيه، بخلاف النحو الثاني، فأ نه ل يشترط وقوعه فيه، بل اشتراط وقوع الم 

ل على  قد يقع وقد ل يقع وعليه فاس تصحاب بقاء النهار ل يعني وقوع الفعل فيه اإ

 ال صل المثبت.

ن التركيب كون الزمان  مع ما ذكرنا فيما س بق بأ نه ل معقولية للتركيب، واإ

 نة بين الظرفية والقيدية.ظرفاً للواجب، وقيداً له بناء على المباي 

نعم قد يرد على أ صل المحاولة، مع ما علق عليها الش يخ فأ ن الش بهة في المقام 

مفهومية، وفيها ل يجري الاس تصحاب الموضوعي فضلًا عن الحكمي .. حيث قال: 

بأ ن متعلق الشك ليس هو متعلق اليقين حتى يجري الاس تصحاب، فأ ن متعلق 

الشك ليس هو النهار، بل قد يكون نهاراً وقد ل يكون، اليقين هو النهار ومتعلق 

                                                           
  289ص 13( المباحث ج1



 (84........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

وعليه يكون الشك في مفهوم لفظ النهار وأ نه ينتهيي عند سقوط القرص أ و حين 

 ذهاب الحمرة المشرقية، والاس تصحاب ل يجري في المفاهيم اللفظية، فتأ مل.
 

 بقي شيء:

ن القضاء بأ مر جديد، مع ذهابهم ا ن المشهور كيف ذهبوا الى اإ لى جريان اإ

هو من  هية، وجريان الاس تصحاب في هذاالاس تصحاب في ال حكام الال 

 اس تصحاب الكلي القسم الثاني.

ما على عدم جريان الاس تصحاب في ال حكام الالهية فلا مانع من القول  واإ

 بأ ن القضاء بأ مر جديد.

: بأ ن أ خذ الزمان في الفعل يجعله مطلوبًا في ذلك الزمان وأ جيب عنه

 حو وحدة المطلوب، فينتهيي الحكم بانتهاء أ مره هذا أ ولً.الخاص بن

ن القضاء بأ مر جديد ل نهم يعتبرونه من  وثانياً: لعل بناء المشهور في اإ

 اس تصحاب القسم الثالث من الكلي ل من القسم الثاني.

هذا تمام الكلام في الشك في الزمان المأ خوذ في التكليف بنحو الش بهة 

ما الش به ة الحكمية في التكاليف المؤقتة، فقد ذكر المحققون تحت هذا الموضوعية، واإ

نما ترجع الى تردد مفهوم  العنوان أ بحاثًا كثيرة ل ترتبط بمسأ لة اس تصحاب الزمان، واإ

الزمان بين فترتين، أ و تردد الموضوع مع وضوح المفهوم أ و العلم بتحقق الموضوع 

آخر للحكم باقٍ في الزمان  ن مضي والشك في تحقق موضوع أ الثاني، وقد بحثوا اإ

الزمان هل يغير الموضوع ويعدده أ م ل، وهو بحث راجع الى مبحث الشك في 

بقاء الموضوع وبحثوا معارضة اس تصحاب بقاء الوجوب في الزمان الثاني المشكوك 

باس تصحاب عدم الجعل للوجوب الزائد، وهذا ل خفتص بباب الزمان، وقد تقدم 

 .منا البحث في هذه الكبرى

 وعليه ل حاجة الى الدخول في بحث الش بهة الحكمية.



 (85).........................................عشر الثالثالجزء   

 اس تصحاب الموضوع المركب
 

المس تصحب له حالتان: ال ولى أ نه أ مراً بس يطاً غير مركب من اجزاء، 

 والثانية أ نه أ مراً مركباً من جزئين أ و اجزاء.

اما في الحالة ال ولى حيث يكون المس تصحب أ مراً بس يطاً كعدالة زيد التي 

علم بها سابقاً ثم شككنا بها لحقاً، أ و عدم عدالته كذلك، فأ نه من الواضح كنا ن

بينهم اس تصحاب عدالته، فيما لو ترتب عليها أ ثر شرعي كقبول شهادته، وكذا عدم 

 عدالته.

ما في الحالة الثانية، حيث يكون المس تصحب أ مراً مركباً، فقد اختلف  واإ

بسبب الاختلاف في مدلول تركب الاصوليون فيما بينهم في الجريان وعدمه 

ذ لتركب الموضوع شكلان:  الموضوع اإ

الشكل ال ول: ملاحظة اجزاء الموضوع بنحو التقييد والمجموع والاقتران 

ومن ثم يجعل موضوعاً للحكم، فلو وجد ماء وقد اصابته نجاسة وشك في كريته 

لاقاة الماء مركب من جزئين هما م –وهو الانفعال  –وعدمها، فهنا موضوع الحكم 

للنجاسة، وعدم كونه كراً  فلو فرض ان موضوع الحكم مركب على نحو التقييد 

والاقتران أ و عنوان مجموع الجزئين، وليس هو ذات كل جزء منفرداً عن الجزء 

ثم بضمه الى  –عدم الكرية  –الآخر، فهنا ل يمكن جريان الاس تصحاب للجزء 

ن اس تصحاب عدم الكرية وضمه الى الوجدان لتحقق موضوع الحكم واحرازه ل  

الوجدان من دون اعتبار عنوان من العناوين المذكورة ل يكفي لثبات الحكم 

بتنجس الماء ل ن موضوع الحكم هو المركب بنحو التقييد والاقتران ل أ نه ذات كل 

جزء من الجزئين، كما ل يكفي اس تصحاب عدم الكرية وضمه الى الوجدان لثبات 

التقيد ومن ثم يثبت موضوع الحكم، فأ نه ل يتم الا على القول بال صل الاقتران و 



 (86........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ذ ل دليل في المورد يفيد بتحقق عنوان التقييد والاقتران  المثبت وهو ليس بحجة اإ

ذا لم يكن الماء كراً بالس تصحاب ولقته نجاسة بالوجدان، نعم يثبت  للجزئين اإ

 بالملازمة العقلية والاصل المثبت.

كن نفي موضوع الحكم بالنجاسة، وذلك بنفي عنوان الاقتران نعم هنا يم

والوحدة بدعوى أ نه قبل اصابة النجاسة للماء لم يكن عنوان تقيد الملاقاة بعدم 

الكرية موجوداً فيجري الاس تصحاب لعدم تحققه وبذلك ينفي موضوع الحكم، 

 ومعه يحكم بالطهارة لقاعدة الطهارة.

خنا الفياض حيث قال: وأ خرى تكون ومن هنا نعرف ما في كلام ش ي 

عنوانًا انتزاعياً عرضياً، بمعنى أ نه منتزع من أ مرين أ و امور مختلفة ومتعددة في 

الخارج، كعنوان التقدم والتأ خر والس بق واللحوق والعادل والقائم ..الخ
1

، حيث 

ع منه فهو بحسب تز جعل الموضوع هنا بس يط مع أ نه مركب وان هذا العنوان من

 تزاعه مركب ل بس يط.منشأ  ان

 وهذا الشكل خارج عن محل الكلام.

الشكل الثاني: ما اخذت اجزاء الموضوع بذواتها بدون اي عنوان انتزاعي 

كالتقييد أ و التقارن، وهنا ذهب المشهور الى جريان الاس تصحاب في بعض 

الاجزاء كما لو لقت النجاسة الماء وكان غير كر ثم شككنا في كريته باس تصحاب 

ذا ع دمها وضمه الى الوجدان تنقح موضوع الحكم بالنجاسة، ونفس الشيء يقال اإ

كانت الحالة السابقة للماء هي الكرية ثم شك فيها فاذا اس تصحبت حكم بعدم 

 تنجس الماء.

 فالس تصحاب يجري هنا بشرطين:

                                                           
  374ص 13( المباحث ج1



 (87).........................................عشر الثالثالجزء   

ال ول: كون الحكم مترتباً على ذوات الاجزاء وليس على عنوان التقارن أ و 

 المجموع.التقيد أ و 

الثاني: أ ن يكون للجزء المراد اس تصحابه حالة متيقنة سابقة شك في بقائها 

 هذا اجمال الكلام في هذه المسأ لة، واليك التفصيل ويقع الكلام في نقاط ثلاثة:

ال ولى: في كبرى جريان الاس تصحاب في اجزاء الموضوع المركب فيما لو 

لجزء حالة متيقنة سابقة شك في كان الحكم منصباً على ذوات الاجزاء وكان ل

 بقائها.

النقطة الثانية: هي تحقيق صغرى الشرط الاول، بمعنى أ نه متى يكون الحكم 

 مترتباً على ذوات اجزاء الموضوع فقط دون عنوان كونها مقيدة.

النقطة الثالثة: هي تحقيق حالة صغرى الشرط الثاني، بمعنى متى يكون 

 يها لحقاً.للجزء حالة متيقنة سابقة، شك ف

 

 الكلام في النقطة الاولى:

فقد اشكل على جريان الاس تصحاب في جزء الموضوع بدعوى ان مفاد 

دليل الاس تصحاب ))ل تنقض اليقين بالشك(( هو جعل حكم مماثل ظاهري 

للمس تصحب وعدم الكرية في مثال الماء ليست لها حكم ل ن الحكم بالنجاسة 

مجتمعين في زمان واحد وليس على واحد منها مترتب على كلا الجزءين للموضوع 

ذا جرى  منفرداً، ومعنى ذلك أ نه ل يمكن جعل حكم مماثل لعدم الكرية اإ

 اس تصحاب عدمها.

اء ر منصب على كلا الجزئين ل يراد اجوما له حكم وهو الانفعال 

الاس تصحاب فيه وما اجري الاس تصحاب فيه، وهو عدم الكرية ليس له حكم 

 سابق.



 (88........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ن هذا الاشكال مبني على هذا المسلك ويرده:  مسلك جعل الحكم  –اإ

 وهو ليس بصحيح كما مر في بيان ما هو المجعول بالس تصحاب. –المماثل 

واما لو قلنا بأ ن المجعول هو قابليته للتنجيز أ و التعذير كما بنى عليه بعض 

نما يحصل للعلم بالك برى والعلم المحققين، فأ نه حينئذٍ ل محذور فيه ل ن التنجيز اإ

 بالصغرى، وهو الموضوع، وكلاهما محرز.

اما الكبرى، وهي الجعل الشرعي فأ ن المسلم الملتزم يعلم بأ ن الماء القليل 

 يتنجس بملاقاة النجاسة.

اما الصغرى، فأ ن الملاقاة محرزة بالوجدان، وعدم كرية الماء محرزة 

يتنجز وجوب بالس تصحاب المتحقق بالتعبد وبتطبيق الكبرى على الصغرى 

الاجتناب عن الماء القليل الملاقي للنجاسة بدون أ ن يتوقف جريان 

 الاس تصحاب على أ ن يكون لعدم الكرية حكم كي يجعل له مماثل بالس تصحاب.

 هذا وقد اجيب عن هذا الإشكال ببعض ال جوبة نذكر منها:

الجواب ال ول: هو أ نه مع احراز ملاقاة النجاسة بالوجدان يبق. تنجس 

ن عدم الكرية الذي هو جزء ا لماء مفتقراً الى ثبوت عدم الكرية، ومعنى ذلك اإ

الموضوع يصير محكوماً بالتنجس، وحده وليس كلا الجزئين ومع صيرورته محكوماً 

 بالنجاسة، فلا محذور في جريان الاس تصحاب فيه.

ن مجرد جريان الاس تصحاب في أ حد جزئي الموضوع ل  والجواب عنه: اإ

لحكم مترتباً على كلا جزئي الموضوع، فلو لم يكن الجزء الآخر محرزاً لما يرفع كون ا

ترتب الحكم على اثبات هذا الجزء ليقال يترتب الحكم على هذا الجزء ل على 

 الجزئين.

الجواب الثاني: دعوى انحلال الحكم المترتب على الجزئين الى حكمين كل 

بانحلال خطاب ل تشرب الخمر الى واحد منهما ثبت لجزء الموضوع، كما هو الحال 



 (89).........................................عشر الثالثالجزء   

تحريمات متعددة بعدد الافراد، فكذلك في المقام، ومعه يصير لعدم الكرية حكم 

 بالنحلال، ومعه يثبت الحكم المماثل بالس تصحاب.

وفيه: أ نه قياس مع الفارق فان المقيس عليه له افراد متعددة على نحو العموم 

زاء على نحو العموم المجموعي، فالنحلال الاس تغراقي بخلاف محل الكلام فله اج

ليه. ل مع الجزء الآخر وضمه اإ ذ الجزء ل يكون موضوعاً للحكم اإ  لل ول ل للثاني اإ

ذ موضوع الحكم  فما فرض كونه موضوعاً للحكم ليس هو موضوعاً للحكم، اإ

 كلا الجزئين مجتمعين ل لكل جزء جزء بالنحلال.

ائيني )قده( بأ ن موضوع المركب للحكم يتصور النقطة الثانية: ذكر المحقق الن

 على صور:

الصورة ال ولى: ان يكون مركباً من جوهرين على نحو مفاد كان التامة 

كوجود زيد في زمان بهذا المفاد ووجود عمرو فيه كذلك بدون أ خذ أ ي عنوان فيه 

 كعنوان التقارن مثلًا.

د زيد وعدالة عمرو الصورة الثانية: أ ن يكون مركباً من جوهر وعرض كوجو 

بمفاد كان التامة بدون أ خذ أ ي عنوان زائد على وجودهما فيه، والجزءان بانفسهما ل 

يقتضيان ذلك باعتبار اجنبية كل منهما عن الآخر فلا يكون قيداً له، ويكون أ خذ 

أ ي عنوان زائد كعنوان التقارن أ و الاجتماع أ و التقييد بحاجة الى عناية زائدة ثبوتًا 

 تًا.واثبا

الصورة الثالثة: أ ن يكون مركباً من عرضين لموضوعين كعدالة زيد بمفاد كان 

التامة وعلم عمرو كذلك من دون أ خذ أ ية خصوصية زائدة عليهما كالتقارن ونحوه 

ذ ل ارتباط بينهما ذاتًا.  فان أ خذها بحاجة الى عناية زائدة اإ



 (90........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

د كفقاهة زيد الصورة الرابعة: ان يكون مركباً من عرضين لموضوع واح

وعدالته بمفاد كان التامة باعتبار عدم ارتباط احدهما بالآخر فلا يكون وصفاً له 

 ل ن كليهما وصف لموضوعهما.

الصورة الخامسة: أ ن يكون مركباً من عرض وموضوعه كعدالة زيد التي هي 

مأ خوذة في جواز الاقتداء به وقبول شهادته فيكون الموضوع مركباً من العرض 

 ه.ومعروض

وذكر )قده(: بأ ن الصور ال ربعة الُول كما يمكن أ ن يكون أ ن يكون 

الموضوع في مقام الثبوت مركباً من جزءين بمفاد كان التامة بدون أ خذ أ ية 

خصوصية زائدة على وجوديهما بهذا المفاد حتى خصوصية المعية فكذلك يمكن أ ن 

ية أ و التقدم، والموضوع يكون الموضوع مقيداً بقيد زائد على وجوديهما كقيد المع 

 حينئذٍ هو العنوان الانتزاعي البس يط بمفاد كان الناقصة.

واما اثباتًا: فالمتبع هو لسان الدليل، فان كان المأ خوذ في لسانه وجود زيد 

في زمان ووجود عمرو فيه بدون أ خذ أ ي عنوان زائد على وجوديهما كان الظاهر 

لتامة، ل ن أ خذ خصوصية زائدة فيه بحاجة منه ان الموضوع مركب منهما بمفاد كان ا

الى مؤونة زائدة والا فهما بطبعهما ل يقتضيان أ ية خصوصية زائدة حتى المعية 

ذا كان المأ خوذ هو احدهما مع عرض الآخر بدون  والتقارن على ذاتيهما، وكذلك اإ

أ خذ أ ية خصوصية زائدة عليما، فأ نه ظاهر في ان الموضوع مركب من وجوديهما 

 د كان التامة، وهكذا في سائر الصور.بمفا

وبكلمة: أ ن المأ خوذ في لسان ال دلة أ ن كان ذاتي الجزئين بدون أ خذ أ ية 

ن الموضوع مركب من ذاتيهما بمفاد كان  خصوصية زائدة كان الظاهر منه عرفاً اإ

التامة واما كون الموضوع مقيداً أ و معنونًا بعنوان زائد عليهما فهو بحاجة الى مؤنة 



 (91).........................................عشر الثالثالجزء   

نه بحاجة الى لحاظ زائد، واما اثباتًا فهو بحاجة الى زائ دة ثبوتًا واثباتًا، اما ثبوتًا فل 

 أ خذ تلك الخصوصية في لسان الدليل أ و نصب قرينة.

اما في الصورة الخامسة: فقد ذكر )قده( ان الموضوع فيها مقيد ل يمكن ان 

 يكون مركباً ثبوتًا واثباتًا.

ا كان هو العرض مع معروضه كعدالة زيد فلا اما ثبوتًا: فل ن الموضوع اذ

محالة يكون الموضوع مقيداً بعرضه القائم به الذي هو صفة له، ل ن اضافته الى 

موضوعه مقوم له، فعدالة زيد حصة خاصة من العدالة وهي الحصة المضافة الى 

زيد فاذا كانت مأ خوذة في الموضوع فلا محالة تكون هي الحصة المضافة الى زيد 

ل فهيي ليست عدالة زيد بل هي العدالة المطلقة ال تي هي متقومة بهذه الاضافة واإ

ول يمكن أ ن تكون هي المأ خوذة في الموضوع والا لزم خلف الفرض، لن المأ خوذ 

هو عدالة زيد وهي حصة خاصة فيها ولهذا يكون الموضوع مقيداً بقيد وصفة بمفاد 

ضرورة عدم تعقل وجود العرض بدون  كان الناقصة ل مركباً بمفاد كان التامة،

وجود موضوعه في الخارج وهذا معنى ان وجوده في نفسه هو عين وجوده 

لموضوعه، وليس معنى ذلك ان للعرض وجودين وجوداً في نفسه وجوداً لموضوعه 

بل له وجود واحد ولهذا الوجود اضافتان، اضافة الى نفسه على اساس أ نه وجود 

واضافة الى موضوعه على اساس انه متقوم به ذاتًا في مقابل وجود الجوهر، 

ويس تحيل وجوده بدون وجوده فالختلاف هو في الاضافة ل في اصل الوجود 

 ولهذا فسر أ ن وجود العرض هو نفسه عين وجوده لموضوعه.

وعلى هذا فالموضوع مقيد ل مركب ل نه غير متصور، فأ ن كونه مركباً من 

الموضوع بمفاد كان التامة، والوجود المحمولي، ومن  العدالة وزيد انها مأ خوذة في

المعلوم ان العدالة بهذا الوجود ليست عدالة زيد، وهذا خلف فرض ان المأ خوذ 

 فيه عدالة زيد ل العدالة المطلقة هذا من جانب.



 (92........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

آخر، ذكر )قده(: ان ال مر كذلك في عدم العرض كعدالة زيد  ومن جانب أ

يد في مقابل وجودها النعتي ول يعقل ان يكون باعتبار انه عرض خاص ونعت لز 

عدمها عدماً محمولياً، ل ن العدم المحمولي عدم مطلق غير مضاف الى موضوع، واما 

العدم المضاف الى عدالة زيد فهو عدم نعتي وهو مأ خوذ في الموضوع دون العدم 

 المطلق فانه ليس عدم عدالة زيد.

يس هو العدم المطلق بمفاد ليس وان شئت قلت، ان المأ خوذ في الموضوع ل 

التامة والا لزم خلف الفرض بل العدم المضاف الى عدالة زيد وهو عدم نعتي فان 

عدم العرض المضاف الى موضوعه كوجوده غاية ال مر، أ ن ال ول عدم نعتي والثاني 

 وجود نعتي.

 ومن هنا بنى )قده( على عدم جريان الاس تصحاب في الاعدام الازلية

ن المأ خوذ في الموضوع العدم النعتي الذي ليست له حالة سابقة بتقريب: ا

وما له حالة سابقة هو العدم الازلي الذي هو عدم محمولي، ومن الواضح أ نه ل 

يمكن اثبات العدم النعتي باس تصحاب العدم المحمولي الا على القول بال صل 

المثبت ولهذا انكر جريان الاس تصحاب فيها هذا.
1

 

في النقاط الثلاثة الُول فهو تام ثبوتًا واثباتًا فانه في المقام الاول اما ما ذكره 

 يمكن ان يؤخذ الموضوع فيه مركباً ويمكن ان يؤخذ مقيداً أ و معنونًا بعنوان خاص.

 واما اثباتًا فالمتبع هو لسان الدليل.

ذا كان العرض مع  واما ذكره في الصورة الخامسة مع ملحقها من ان المأ خوذ اإ

ضه أ و عدم العرض مع موضوعه، فلا يعقل ان يكون الموضوع مركباً فلا محالة معرو

يكون مقيداً على اساس ان العرض نعت لموضوعه، وكذلك عدمه تام بالنس بة الى 

 وجود العرض وغير تام بالنس بة الى عدمه.

                                                           
 388-386ص 13حث جعن المبا –الخوئي  – 424ص 2( اجود التقريرات ج1



 (93).........................................عشر الثالثالجزء   

اما تماميته بالنس بة الى وجود العرض، على اساس ان وجود العرض في 

ضوعه، ول يقعل وجوده في الخارج الا في موضوع محقق فيه نفسه عين وجود لمو 

 ولهذا يكون نعتاً لموضوعه وصفه له بمفاد كان الناقصة.

واما عدم تماميته بالنس بة الى عدم العرض، فللفرق بينه وبين وجود العرض 

 من وجوه ذكرها الش يخ الفياض )حفظه الله(.

وجود موضوعه  الوجه ال ول: ان وجود العرض خارجاً يتوقف على

 ويس تحيل وجوده بدونه.

واما عدم العرض، فهو ل يتوقف على وجود موضوعه في الخارج ل ن عدمه 

ثابت من ال زل، فعدم عدالة زيد ثابت من ال زل ول يتوقف ثبوته على وجود 

موضوعه في الخارج، ضرورة أ ن عدم كل شيء ازلي سواءً أ كان عدم العرض أ م 

نه مس بوق بالعدم بلا فرق بين وجود العرض ووجود عدم الجوهر ل وجوده ل  

ما العدم فأ نه ثابت من ال زل وغير مس بوق بشيء.  الجوهر، واإ

الوجه الثاني: ان عدم العدالة نقيض العدالة وبديل لها، والعدم البديل عدم 

محمولي بمفاد ليس التامة، فأ ذن عدم العدالة عدم محمولي ل نعتي ووجودها وجود 

 قل تحققها الا في موضوع محقق في الخارج.نعتي فلا يع

الوجه الثالث: ان عدالة زيد مضاف اليه وعارض عليه وهذه الاضافة 

مقومة لها على ما عرفت من ان وجودها في نفسها عين وجودها لموضوعها وهو 

زيد في المثال، بينما عدم العدالة ل يكون مضافاً الى زيد ول الى العدالة ل نه نقيض 

 النقيضان في مرتبة واحدة ول يكون أ حدهما مضافاً الى الآخر ونعتاً له.لها، و 

ومن أ جل هذه الفروق بين وجود العرض وعدمه فالمأ خوذ في الموضوع ان 

 كان وجود العرض فالموضوع مقيد ل مركب.



 (94........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

وان كان المأ خوذ عدم العرض فالموضوع مركب ل مقيد، فلو أ خذ عدم عدالة 

وجود زيد في زمان وعدم عدالة فيه ول يكون عدم عدالة  زيد فالموضوع مركب من

نعتاً له كوجود عدالته بل ل يعقل ان يكون نعتاً لزيد لعدم توقفه على وجوده 

 باعتبار انه ثابت من ال زل.

ثم رتب على ذلك جريان الاس تصحاب في الاعدام ال زلية، حيث أ ن 

اتصاف موضوعه بالعدم،  المأ خوذ في الموضوع فيها عدم العرض مع موضوعه ل

مثلًا المأ خوذ في الموضوع عدم قرش ية المرأ ة ل اتصاف المرأ ة بعدم القرش ية، فعلى 

ذا كانت المراة  ال ول يكون الموضوع مركباً يمكن احراز العدم بالس تصحاب كما اإ

موجودة في الخارج وشك في قرشيتها، فلا مانع من اس تصحاب عدم قرشيتها 

ذا وضمه الى الوجدان ف  يحرز الموضوع وهو ان المرأ ة لم تكن قرش ية، وكذلك اإ

شك في عدالة زيد فلا مانع من اس تصحاب عدم عدالته بنحو الاس تصحاب في 

متحقق بالوجدان ولم  -زيد–العدم ال زلي وبه يحرز الموضوع وهو ان هذا الوجود 

 يكن عادلً بالس تصحاب.

رازه بالس تصحاب ل ن وعلى الثاني: يكون الموضوع مقيداً فلا يمكن اح

اس تصحاب عدم اتصافها بالقرش ية ل يثبت اتصافها بعدم القرش ية الا على القول 

 بال صل المثبت.

وما هو المس تفاد من الدليل هو عدم اتصاف الموضوع بالعرض وعليه فلا 

 مانع من جريان الاس تصحاب في الاعدام الازلية.

يني )قده( القائل بكون العدم وما ذكره في الفرق ال ول فل ن المحقق النائ 

النعتي هو ان تلك الحصة من عدم العرض المقارن مع وجود الموضوع، وفي طوله 

والمعبر عنها بالمعدولة المحمول ل مطلق عدم العرض ولو من باب السالبة بانتفاء 

الموضوع ل ن انتزاع الذهن لمفهوم العالم غير العادل كانتزاعه لمفهوم العالم العادل، 



 (95).........................................عشر الثالثالجزء   

يكون التصاف والنعتيه فيه في طول الموضوع وليس مطلق العدم المتحقق ف 

 خارجاً والثابت من ال زل.

وبعبارة ان القائل بتبعية العدم انما يقول به بنحو مفاد ليس الناقصة وليس 

لموضوع يسلب عنه شيء ولم يكن التامة، وان كان كذلك فهو يحتاج بمفاد ليس 

 موضوعاً في السابق.

يقال في جوابه: أ نه ل يلزم أ ن يكون العدم مأ خوذاً فيه بنحو مفاد  ولكن قد

ليس الناقصة حتى ل يمكن احرازه بال صل، بل الظاهر هو أ نه مأ خوذ فيه بمفاد 

ليس التامة، والسبب هو للفرق المذكور بين وجود العرض وعدمه حيث ان 

فأ نه ل يحتاج  العرض في وجوده يحتاج الى موضوع محقق في الخارج ل في عدمه

بداهة ان الافتقار الى وجود الموضوع في عالم العين انما يكون من لوازم وجود 

ذا تحقق  الوصف دون عدمه، بل هو أ مر أ زلي كان متحققاً قبل تحقق موضوعه فاإ

في الخارج ولم يكن متصفاً بالعدالة كان عدم العدالة الذي يعبر عنه بعدم اتصافه 

 كان عليه في ال زل.بالعدالة باقياً على ما 

نعم قد يؤخذ في موضوع الحكم اتصافه بعدم شيء بنحو الموجبة المعدولة الا 

ان هذا يحتاج لمؤنة زائدة ل ن العدم بطلان محض فلا بد في أ خذه نعتاً لموضوع 

محقق فيه من اعتبار خصوصية في ذلك الموضوع الملازمة ل خذ العدم كذلك وتلك 

 وهي خصوصية زائدة على أ صل العدم وذاته. الخصوصية هي اضافته اليه،

ذا كان التصاف له حالة  ل اإ وعلى هذا التقدير ل يجري الاس تصحاب اإ

 سابقة.

ولك أ ن تقول: بأ ن العرض هو ما كان وجوده في نفسه عين وجوده 

لموضوعه، ويقابله عدمه، فأ ن له اضافتين، أ ضافة الى نفسه بما هو هو واضافة الى 

 يحتاج لمؤونة زائدة في مقامي الثبوت والثبات. موضوعه والثانية



 (96........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

وما ذكره في الفرق الثاني: فهو مبني على كون العدالة وعدمها نقيضان مع انهما 

من قبيل العدم والملكة، ولذا يرتفعان في محل غير قابل للملكة، ولو كانا نقيضان، 

ذا كانا من قبيل العدم والملكة فان نقيض عدالة العالم  امتنع ارتفاعهما كما هو واضح، اإ

هو عدم عدالة العالم ل ن نقيض كل شيء رفعه رفع المقيد ل الرفع المقيد، ولكن 

ل  ذلك ل يعني عدم معقولية الرفع المقيد بالموضوع الذي هو المراد بالعدم النعتي، اإ

أ ن هذا التخصيص ليس من شؤون الخارج وعليه فالنس بة تكون ذهنية ل تحكي 

نما هي من عن نس بة واقع  ذ ل نس بة بين المحل وعدم العرض، واإ ية خارجية اإ

شؤون العقل بقدرة العقل على انتزاع المفاهيم المقولية عن الخارج وينتزع المفاهيم 

الاعتبارية بغض النظر عن الخارج فالتخصيص هنا من شؤون المفاهيم بما هي 

صيص مفهوم بمفهوم مفاهيم ل من شؤون الخارج ول يراد من العدم النعتي الا تخ 

 العدم.

وعلى هذا فأ ن عدم النعت أ مر عدمي أ زلي كان متحققاً قبل تحقق موضوعه 

فاذا تحقق موضوعه خارجاً ولم يكن متصفاً بالنعت كان عدم النعت الذي يعبر عنه 

 بعدم اتصافه بالنعت باقياً على ما كان عليه في ال زل.

أ كان موضوعها موجوداً أ م ل،  فمثلًا عدم عدالة زيد ثابت من ال زل سواءً 

فاذا وجد ولم يكن متصفاً بالعدالة كان عدم اتصافه بها باقياً على ما كان عليه من 

 ال زل، والمعبر عنه بعدم اتصافه بالعدالة.

واما ما ذكره من الفرق الثالث: فلما مر بان عدم العدالة لزيد مثلًا هو 

فاعهما بلا محذور ارتفاع النقيضين فيما لو النقيض لعدالة زيد، ومن هنا قلنا يمكن ارت

 ارتفع موضوعهما.

ل أ ن هذا المقدار ل يمنع من جريان الاس تصحاب في هذه الحالة لكون  اإ

العدم من العدم فيما ل موضوع له فاذا وجد متعلقه فهو ل يتغير من عدمه السابق 



 (97).........................................عشر الثالثالجزء   

وضوع موجود حيث لم تؤخذ فيه أ ية خصوصية من الخصوصات ومنها كونه نعتاً لم

في الخارج، ل نه كما تقدم بطلان محض فلا بد في أ خذه نعتاً لموضوع محقق من 

اعتبار خصوصية في الموضوع الملازمة ل خذ العدم، والخصوصية هي اضافته الى 

 موضوع، وهي زائدة على أ صل العدم وذاته وبحاجة الى مؤنة ثبوتًا واثباتية كما مر.

لعدم النعتي ل يكون بمفاد ليس الناقصة كما وعلى ضوء ما تقدم يظهر بأ ن ا

هو المتداول على ال لسن بل هو مفاد معدولة المحمول فقولنا )زيد ل قائم( خفتلف 

عن قولنا زيد ليس بقائم، فال ولى معدولة المحمول وهي تقتضي حمل السلب على 

وضوع، الموضوع، فيما الثانية قضية سالبة المحمول وهي تقتضي سلب الحمل عن الم

وعليه فال ولى داخلة في القضية الموجبة والثانية في القضية السالبة، ول فرق من 

هذه الناحية بين ليس الناقصة وليس التامة، غاية ال مر أ ن المسلوب في ال ولى 

هو الوجود النعتي، وفي الثانية الوجود المحمولي، فال ول مثل قولنا زيد ليس بقائم، 

وجود النعتي، فيما الثانية كقولنا زيد ليس بموجود، فان المنفي فان المنفي فيها هو ال

والمسلوب هو الوجود المحمولي وعليه فمفاد ليس في كلا القضيتين هو نفي الشيء 

 عن موضوعه، وهو أ حد الوجودين من النعتي أ و المحمولي.

وعلى هذا فان العدم النعتي هو صفة ونعت وعبارة عن اتصاف الموضوع 

صاف زيد بعدم العدالة، والمفروض ان التصاف أ مر وجودي فلا بالعرض كات

يعقل ان يكون بنحو مفاد ليس الناقصة
1

. 

وبعبارة أ خرى: ان المس تفاد من لسان ال دلة هو العدم المحمولي ل العدم 

ذا كان وصفاً  النعتي، وال ول ل يمكن أ ن يكون وصفاً للموضوع  بخلاف الثاني فاإ

ذا لم يعقل كان مفاد  كان أ مراً وجوديًا فلا يعقل ان يكون مفاد ليس الناقصة واإ

 معدولة المحمول، فنقول زيد ل عادل من ال زل ول نقول زيد ليس بعادل.

                                                           
  399ص 13( المباحث ج1



 (98........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 هذا فيما يتعلق بأ خذ عدم العرض مع الجوهر.

واما الصورة الرابعة، والتي يكون المأ خوذ فيها في موضوعها عرضان، أ ي 

والعدالة بالنس بة الى المجتهد الانسان، فان عرضان لموضوع واحد، كالجتهاد 

الاجتهاد بالقياس الى العدالة ل يعتبر كونه محلًا لها ليؤخذ متصفاً بها، وكذا 

العكس كي تكون العدالة مقيدة ومتصفة به، بل الحكم يكون منصباً على ذات 

يها الجزئين العدالة والاجتهاد فالموضوع يكون مركباً وعليه فيجري الاس تصحاب ف

حتى ما كان لحدهما حالة سابقة متيقنة، بلا حاجة الى اثبات اتصاف العدالة 

 بالجتهاد فان ذلك ل معنى له لعدم ارتباط احدهما بالآخر.

ولكن قد يقال كما قيل بان الموضوع مقيد ل مركب كما في عرضي الصلاة 

 والطهارة المأ خوذين في حصة الصلاة للمصلي.

لصلاة وكذلك الصلاة هذا من جهة، ومن جهة أ خرى فان الطهارة عارضة ل

 ان الطهارة شرط للصلاة فهيي خارجة عنها والتقيد بها داخل فيها.

وعلى هذا فلا يمكن اثبات هذا التقيد بالس تصحاب الا على القول 

بال صل المثبت، مع أ نه ل ش بهة في جريان الاس تصحاب والصحاح الثلاث تدل 

س تصحاب في بقاء الطهارة لثبات صحة بوضوح وصراحة على جريان الا

 الصلاة، وعدم وجوب اعادتها.

وعلى هذا فأ ما ان يلتزم بحجية ال صل المثبت أ و برفع اليد عن هذه 

 الصحاح وهو غير ممكن.

ينبغي ان يكون واضحاً فان تحديد الموضوع من حيث التقييد  وجوابه

سان الدليل فهو المرجع في والتركيب يتبع مقام الثبات فلا بد من الرجوع الى ل 

ذلك، فان كان الوارد فيه ذاتا الجزئين بعنوانهما الاولي بدون أ خذ أ ية خصوصية 



 (99).........................................عشر الثالثالجزء   

وعنوان زائد على ذاتيهما كعنوان التقارن والاجتماع فالموضوع مركب، ل ن اعتبار 

 العنوان الزائد بحاجة الى مؤنة.

من هذا  فلو ورد ان من صلى وكان متطهراً صحت صلاته فان الظاهر

اللسان كون الصلاة والطهارة كل منهما مأ خوذ في الموضوع بوجوده المحمولي ول 

 يدل الدليل على اعتبار شيء زائد عليهما كالتقارن مثلًا.

ذا كان لسان الدليل ان من صلى وكانت صلاته مقارنة مع الطهارة من  واإ

ذا لم يكن هذا الحدث، فالظاهر منه عرفاً ان الموضوع مقيد بعنوان التقارن،  واإ

العنوان مأ خوذاً في لسان الدليل زائداً على ذاتي الجزئين كان المتفاهم من الدليل 

عرفاً هو تركب الموضوع لفرض ان احدهما ليس عرضاً لل خرى، بل هما في عرض 

واحد بدون ان تكون احدهما صفة لل خرى، فهما يعرضان على المصلي وصفتان له 

 في عرض واحد.

لطهارة شرط للصلاة ومعه ل محالة تكون قيداً لها بحيث يكون ودعوى ان ا

التقيد جزءً لها والقيد خارجاً وحينئذٍ ل يمكن اثبات هذا التقيد بالس تصحاب الا 

 على القول بال صل المثبت.

 مدفوعة بتنوع شروط الصلاة وانها على قسمين:

ه واس تقباله القسم ال ول: الراجع الى المصلي وعن صفاته وحالته كقيام

ذا كان واجداً لها وصلى  وطهارة ثوبه ولباسه وطهارته من الحدث مطلقاً، فاإ

فصلاته محكومة بالصحة، فموضوع صحة صلاة المصلي هي الصلاة الواجدة لهذه 

الشروط، فيكون الموضوع مركباً من ذات الصلاة ومن هذه الشروط المذكورة، 

 وهو كون المصلي واجداً لهذه الشروط والجزء ال ول محرز بالوجدان والجزء الثاني

محرزاً بالس تصحاب، ومع ضم ال ول الى الثاني يتحقق موضوع صحة الصلاة، فلو 

 صلى وكان متطهراً ولو بالس تصحاب صحت صلاته، وهكذا لبقية الشروط.



 (100........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

وهذه الشروط ل ترجع لقيود وشروط الصلاة ل نها مباينة لها ول ترتبط 

 بها ذاتًا.

اني: شروط راجعة لنفس الصلاة كالجهة والصفات وصحة القراءة القسم الث

والمولة بين الاجزاء والترتيب بينها، فالتكبيرة مشروطة بكونها ملحوقة بالفاتحة، 

وصحة القراءة مشروطة بكونها مس بوقة بالتكبيرة وهكذا، وهذه شروط لنفس 

صح جريان الصلاة فالتقيد داخل فيها والقيد خارج عنها، وهذه مما ل ي

 الاس تصحاب فيها الا على القول بحجية الاصل المثبت.

فالشكال مبني على الخلط بين القسمين، فما هو من شروط المصلي فهيي 

في عرضها ولها دخل في صحتها بنحو الجزئية للموضوع لها، والثانية شروط للصلاة 

 وقيود لها.

ذا كانت الصلاة ونتيجة هذا الفرق أ نه يمكن احراز الاولى بالس تصحاب  اإ

 محرزة بالوجدان ول يمكن احراز الثانية الا على القول بال صل المثبت.

وقد يشكل على أ خذ العرضين لموضوع فيما لو كان طوليين كالغسل 

والطهارة، كما لو ورد اغسل ثوبك بالماء الطاهر، فقد يقال: بان عنوان الطولية 

ئين، وهما الغسل والطهارة، وكلاهما مأ خوذ في موضوع الحكم زائداً على ذاتي الجز 

عارضان على الماء على نحو طولي فالغسل في طول الطهارة ل نه يعرض على الماء 

المفروض طهارته في المرتبة السابقة، وعليه فلو شك في طهارة الماء فاس تصحاب 

 بقاء الطهارة ل يجري ل نه ل يثبت عنوان الطولية بين الطهارة وبين الغسل.

 عنه: ان الاشكال مبني على تمامية أ حد أ مرين:واجيب 

ال مر ال ول: ان تكون الطولية بين الجزئين مأ خوذة في موضوع الحكم زائداً 

على ذات الجزئين، وعليه فلا يمكن اثباتها بالس تصحاب الا على القول بال صل 

 المثبت.



 (101).........................................عشر الثالثالجزء   

بق ويرده: بان عنوان الطولية كسائر العناوين من التقيد والتقارن والس  

ذا كان الدليل يدل عليها عرفاً والا فلا دللة عليها من  بحاجة الى دللة عليه، فاإ

دون فرق بين ان يكون العرضان للموضوع الواحد مأ خوذين فيه بنحو عرض 

واحد أ و أ حدهما في طول الآخر، فكما أ ن دليل ال ول ل يدل على اعتبار التقارن 

ن التامة كذلك ل دللة له على الثانية، وان بينهما زائداً على ذات الجزئين بمفاد كا

 يدل على اعتبار الطولية. أ خوذ في لسان دليلعنوان الطولية غير م

واما تصور الطولية بينهما في مقام الثبوت فلا اثر له ما لم يدل دليل في مقام 

ذ ل اثر لهذا التصور المجرد عن الدليل في مقام الثبات وهو المقا م الثبات عليه اإ

 الكاشف عن مقام الثبوت.

مع انه ل طريق لنا الى ان المولى تصور الطولية بينهما الا اذا كانت مأ خوذة 

 في لسان دليلها اثباتًا.

: ان جزء الموضوع طهارة الماء واقعاً، واس تصحاب بقاء الطهارة ال مر الثاني

 ل يثبت طهارته الواقعية، وانما يثبت طهارته الظاهرية.

ان المأ خوذ في لسان الدليل هو الغسل بالماء الطاهر وهو  :واجيب عنه

 يشمل الطهارتين الواقعية والظاهرية معاً.

ذا ضم الى الوجدان وهو الغسل بالماء الطاهر  وعليه فالس تصحاب اإ

فيتحقق موضوع الحكم المركب من الجزئين، وان اس تصحاب الطهارة للماء يثبت أ نه 

 غسل ثوبه بالماء الطاهر.

ويمكن اس تظهار الطولية في المقام ولكن ل بعنوان الطولية بل بنفس  :أ قول

وقوع الجزء الثاني في طول الجزء ال ول ومترتب عليه، فأ ن الغسل ل أ ثر له ما لم 

يكن بالماء الطاهر، فالماء تعرضه الطهارة أ ولً ثم يغسل فيه الثوب وهذه هي 

 الطولية.



 (102........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

نها في لسان الدليل حتى يترتب الحكم وجوابه: أ نها ما لم تكن مأ خوذة بعنوا

عليها زائداً على ذات الجزئين، لم يضر ذلك في تنقيح موضوع الحكم، فأ ن هذه 

الطولية منتزعة من جزئين، وليس شيئاً زائداً عليهما وحيث نحرز كلا الجزئين 

ذ ل  بالس تصحاب والوجدان فأ ن ذلك يكفي في تحقق الطولية بينهما ل بعنوانها، اإ

 ر الغسل ما لم يكن الماء طاهراً.يؤث

النقطة الثالثة: في صغرى الشرط الثاني وهو متى يصدق اليقين السابق 

 –وهو مركب من جزءين  –والشك اللاحق، ففي موضوع انفعال الماء القليل 

هما ملاقاة النجاسة للماء القليل وعدم كون الماء كراً، فهنا حالتان لعدم الكرية يراد 

 اس تصحابها:

لحالة ال ولى: أ ن ل يعلم بارتفاع عدم الكرية وتبدله الى الكرية، وانما يحتمل ا

 بقاؤه على عدم الكرية الى حين الشك في ذلك.

وفي مثل هذه الحالة ل اشكال في صدق كون عدم الكرية أ مراً متيقناً سابقاً 

ذ أ ن الماء لم يكن كراً سابقاً يقيناً ويشك في صيرور  ته كراً الآن، ومشكوكاً لحقاً، اإ

 ومعه فان الاس تصحاب يقتضي بقاءه على عدم الكرية فيحكم بنجاس ته.

الحالة الثانية: هي ان يعلم بارتفاع عدم الكرية وتحوله الى الكرية ولكن يحتمل 

ان تحوله الى الكرية قد حصل قبل الملاقاة فهو طاهر الآن ويحتمل أ نه حصل بعد 

 الملاقاة فالماء نجس الآن.

الحالة قد يقال: بأ ن الشك في البقاء غير صادق كي نجري  وفي هذه

ن الماء قد ارتفعت عدم كريته وهو الآن كر جزماً ومع  ذ المفروض اإ الاس تصحاب اإ

 الجزم بالكرية، فكيف نس تصحب بقاء عدم كريته.

ل أ ن المحققين من الاصوليين قد فرقوا بين صورتين:  اإ



 (103).........................................عشر الثالثالجزء   

نما : هي أ ن علمنا بصيرورة المالصورة ال ولى اء كراً وعدم وجود الشك فيه اإ

آناته فأ نه بلحاظ الساعات ال ولى والثانية  يتم لو لحظنا عمود  الزمان في ساعاته وأ

ذ أ نه بعد الساعة الثانية أ و الخامسة يجزم  والثالثة يتم هذا الكلام ول يوجد شك اإ

 بصيرورته كراً.

قاة الذي هو زمن : أ ن يلاحظ الشك بالنس بة الى زمان الملاالصورة الثانية

نس بي، فأ نه حينئذٍ يكون مشكوك البقاء على عدم الكرية الى حين الملاقاة، ومع 

صدق الشك بلحاظ زمن الملاقاة يجري الاس تصحاب فأ ن موضوع الحكم هو بقاؤه 

على عدم الكرية الى زمان الملاقاة، وليس بقاؤه على عدم الكرية في الساعة الثانية 

 أ و الخامسة وهكذا.

يتضح ان اختلاف اللحاظ هو الموجب للاختلاف بين جريان  وبه

 الاس تصحاب وعدمه حيث يجري في اللحاظ الثاني دون الاول.

ذا كان زمن  وهذا يعني عدم جريان الاس تصحاب عند عدم وجود الشك اإ

الملاقاة وزمن ارتفاع عدم الكرية معلومين كما لو علمنا بحصول الملاقاة ظهراَ 

ذ قبل العرم وبحصول الكرية عرم  اً، فأ نه حينئذٍ ل معنى لجريان الاس تصحاب اإ

نعلم بعدم وجود كرية الماء، وبعد العرم نعلم بصيرورة الماء كراً، وهذا يعني وجود 

ما في الملاقاة والتحول الى الكرية معاً أ و زمن أ حدهما.  جهالة اإ

وعلى هذا الاساس فتكون صور الجهالة المحتملة ثلاثة، حصل الاختلاف 

 في جريان الاس تصحاب فيها وعدمه، وهي:

الصورة ال ولى: الجهل بكلا زماني ال مرين، زمن الملاقاة، وزمن صيرورة 

 الماء كراً.

 الصورة الثانية: الجهل بزمن صيرورة الماء كراً مع فرض العلم بزمن الملاقاة.



 (104........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

الصورة الثالثة: عكس السابقة، بمعنى ان يفرض العلم بصيرورة الماء كراً 

 والجهل بزمن الملاقاة.

وليس مهماً التعرض الى هذه ال قوال ومناقش تها، بعد أ ن وافقنا صاحب 

الكفاية كما مر في الشرح والتعليق من عدم جريان الاس تصحاب في الصورة 

ال ولى وكذا في الصورة الثالثة فيما علم بتاريخ صيرورة الماء كراً ويجري في صورة 

 كراً فيما علم بتاريخ الملاقاة.الجهل بتاريخ صيرورة الماء 

ولكن قد اشرنا الى بيان ما ذكره صاحب الكفاية مما اضافه في شروط 

جريان الاس تصحاب من عدم انفصال زمان الشك عن زمان اليقين الذي علل 

 به عدم جريان الاس تصحاب في بعض الصور.



 (105).........................................عشر الثالثالجزء   

 انفصال زمان الشك عن زمان اليقين
 

( عدم جريان الاس تصحاب في صورة فقد علل المحق الخراساني )قده

الجهل بزمان كل واحد من الجزءين بعدم احراز اتصال زمان الشك بزمان اليقين 

 فماذا أ راد بذلك؟ فيه عدة تفسيرات ذكرها المحققون:

: لو فرض حصول اليقين بعدم كرية الماء قبل الظهر ثم فرض التفسير ال ول

عدم كرية الماء وتحوله الى كر، وعلم  مرور ساعتين بعده، علم في احدهما بارتفاع

أ يضاً في الساعة ال خرى بحدوث الملاقاة للنجاسة، من دون تميز بين المتقدم من 

 الحادثين على الآخر.

وفي مثل هذه الحالة فأ ن علمين اجماليين تعلق أ حدهما بحدوث الكرية في 

آخر بحدوث الملاقاة في الساعة   ال خرى.أ حدى الساعتين وتعلق علم اجمالي أ

ذا اردنا اس تصحاب عدم الكرية الى زمن الشك  وفي مثل هذه الحالة، اإ

الذي هو زمن الملاقاة، فان كان زمن الملاقاة الذي هو زمن الشك الساعة ال ولى 

فهذا لزمه اتصال زمان الشك بزمان اليقين بعدم الكرية ومعه يجري 

 الاس تصحاب بلا محذور.

ذا كان زمن الملاقاة الم  شكوك هو الساعة الثانية، فلا يمكن جريان واما اإ

ذ لزم وقوع الملاقاة في هذه الساعة هو ان تحول الماء الى الكرية  الاس تصحاب، اإ

قد حدث في الساعة ال ولى، فصار تحول عدم الكرية الى الكرية أ مراً معلوماً، 

ومعه يلزم حصول فاصل بين زمان اليقين بعدم الكرية، وزمان الشك في بقائه، 

وهذا الفاصل هو اليقين بارتفاع وتحول عدم الكرية الى الكرية في الساعة الاولى 

وعليه ل يجري الاس تصحاب ل ن من شروط جريانه هو احراز عدم تخلل اليقين 

بانتقاض الحالة المتيقنة السابقة، وفي المقام صار واضحاً احتمال تخلل اليقين بالعلم 



 (106........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ين زمان اليقين بعدمها وزمان الشك فلا يجري ب –أ ي العلم بالكرية  –بالنتقاض 

 الاس تصحاب.

 ويرد على هذا البيان:

ن علم حدوثها في  أ ولً: ان الملاقاة لو حدثت في الساعة الثانية فالكرية واإ

الساعة ال ولى ولكن ذلك ل يعني انها سوف تصير معلومة الحدوث في الساعة 

علم بحدوثها في احدى ساعتين ل ال ولى، بل هي معلومة على سبيل الاجمال، وال

وهو حدوث  –في الساعة ال ولى بالخصوص، وذلك لتعلق العلم الاجمالي بالجامع 

وليس متعلقه الواقع كما يتبناه المحقق العراقي )قده(  –الكرية في احدى الساعتين 

ا فالكرية لو كانت حادثة واقعاً في الساعة الاولى، فالعلم الإجمالي ل يتعلق بحدوثه

 في هذه الساعة وانما يتعلق بالجامع، أ ي بالكرية في أ حدى الساعتين.

وتمامية البيان انما هي على ما يقوله المحقق العراقي )قده( ول يتم على ما 

يقوله غيره من تعلق العلم الاجمالي بالجامع، وعليه فلا احتمال أ بداً لنفصال الشك 

 .-رية العلم بالك –عن اليقين بالعلم بالنتقاض 

وثانياً: لو تم البيان المتقدم لكان لزمه عدم جريان الاس تصحاب لعدم 

الكرية حتى في الصورة الثانية التي التزم ال خوند فيها بجريان الاس تصحاب فأ نه 

في هذه الصورة قد فرض العلم بتاريخ حدوث الملاقاة وانه في الساعة الثانية، بينما 

ذ لعله الساعة الاولى أ و الساعة الثانية يبق. تاريخ حدوث الكرية مجهولً  ، اإ

وهكذا، وعليه فمن المحتمل واقعاً حدوثها الساعة ال ولى، وعلى هذا البيان يلزم ان 

ومعه يحصل  –اي العلم بالنتقاض  –تصير الساعة ال ولى هي ساعة العلم بالكرية 

فيها الفاصل بين زمان الشك وزمان اليقين وهو الساعة الاولى التي يعلم 

 بالنتقاض، أ ي يعلم بالكرية.



 (107).........................................عشر الثالثالجزء   

التفسير الثاني: لكلام ال خوند )قده( هو ان تنجس الماء لم يثبت بحسب 

نما يثبت التنجس للماء  دليله الشرعي لمجرد ثبوت عدم الكرية في الساعة ال ولى، واإ

بشرط عدم كونه كراً في زمن ملاقاة النجس ولم يلحظ بالنس بة الى مطلق الزمان 

لتنجس هو ال ول، ومعه: يكون متعلق الشك في البقاء هو بقاء عدم فموضوع ا

الكرية المقيدة بزمن الملاقاة، ل نه هو موضوع ال ثر الشرعي وليس ذات عدم 

الكرية وحدها، ولزمه أ نه لو فرض ان زمان الملاقاة في الواقع وعلم الله تعالى هو 

ة الثانية وليس الساعة في الساعة الثانية فلا بد من صيرورة الشك هو الساع

ذ ل شك  ال ولى، ل ن المفروض أ ن الشك في بقاء عدم الكرية مقيد بزمن الملاقاة اإ

ذا لم يثبت الشك في الساعة ال ولى فيلزم وجود فاصل بين زمان  قبل الملاقاة واإ

اليقين الذي كان قبل الزوال وبين زمان الشك الذي هو الساعة الثانية، وهذا 

 ة ال ولى.الفاصل هو الساع

والحاصل: ان ال ثر الشرعي حيث كان مترتباً على عدم الكرية المقيد بزمن 

ذ لعله  الملاقاة، فيصير زمن الشك مردداً بين الساعة ال ولى والساعة الثانية اإ

الساعة ال ولى، فيما لو حصلت الملاقاة واقعاً فيها، وقد يكون الساعة الثانية فيما لو 

فيها، ولكن حيث اننا نحتمل حصول الملاقاة في علم الله كانت الملاقاة قد حصلت 

 س بحانه في الساعة الثانية فيحصل الفاصل بين زمان الشك وزمان اليقين.

نعم، لو فرض ان الدليل الشرعي قد رتب ال ثر على بقاء عدم الكرية الى 

الساعة ال ولى فأ نه حينئذٍ تصير الساعة ال ولى هي زمان الشك ول يحصل فاصل 

بين الزمانين، ولكنه خلاف الفرض ل ن المفروض ان الدليل رتب ال ثر على عدم 

 الكرية المقيدة بزمن الملاقاة، ولم يرتبه على عدم الكرية فقط.



 (108........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

والفارق بين هذا التفسير والسابق هو انه في ال خير كان يحتمل حصول 

العلم بحدوثها وفي  فاصل هو العلم بانتقاض الحالة السابقة من العلم بعدم الكرية الى

 هذا التفسير كان يحتمل وجود فاصل هو نفس الساعة ال ولى بما هي ساعة أ ولى.

بعدم المحذور في وجود فاصل زماني بين زمان الشك وزمان  وقد يقال

ذا لم يكن هو العلم بالنتقاض.  اليقين اإ

 والجواب عنه: أ ولً: أ نه ذكر بان التنجس مترتب على عدم الكرية المقيدة

بزمن الملاقاة، فيقال: بأ ن كون ال ثر مترتباً على عدم الكرية المقيدة بزمن الملاقاة 

ليس بصحيح، لما عرفت مما تقدم بان الاس تصحاب ل يجري في الموضوعات 

ذا كان ال ثر مترتباً على ذوات الاجزاء ل على عنوان التقيد، والا ل  ل اإ المركبة اإ

 تقيد الا على الاصل المثبت.يجري الاس تصحاب لثبات عنوان ال 

مع ان كون الواقع كذلك، وهو ان المس تفاد من ال دلة بترتب ال ثر على 

ذا بلغ الماء  ذوات الاجزاء وليس على عنوان التقيد كما في قوله )عليه السلام( ))اإ

ذا  قدر كر لم ينجسه شيء(( فالمس تفاد منه ان الماء ينجس عند عدم الكرية له اإ

 ن تقيد أ حدهما بالآخر.لقته نجاسة بدو 

وثانياً: ان ما قاله من ان الشك في عدم الكرية المقيدة بزمن الملاقاة  ل 

يحصل قبل زمان الملاقاة، فيقال في جوابه: ان دعوى ان الشك في عدم الكرية 

ذ لو كان زمن  المقيدة بزمن الملاقاة ل يحصل الا في زمن الملاقاة هي غير مسلمة اإ

الله هو الساعة الثانية، اذن يكون الشك في عدم الكرية المقيدة الملاقاة في علم 

ل لم يكن الشك ثانياً ل في  بزمن الملاقاة، حاصلًا في الساعة ال ولى ايضاً واإ

 الساعة الاولى ول في الساعة الثانية.

اما عدم حصوله في الساعة الاولى فلاحتمال ان زمن الملاقاة واقعاً هو 

ما عدم ثبوته في الساعة الثانية فلاحتمال ان زمن الملاقاة واقعاً الساعة الثانية، وا



 (109).........................................عشر الثالثالجزء   

هو الساعة الاولى، ومن الواضح ان انتفاء الشك في كلتا الساعتين خلاف 

 الوجدان.

ومنه يتضح ان ال ثر مترتب على ذات عدم الكرية ل على العدم المقيد وما 

ات بقاء ذات عدم الكرية دام ال ثر مترتباً على ذات عدم الكرية فبالمكان اثب

بالس تصحاب، وبه نسحب عدم الكرية الى زمان اليقين الذي هو ما قبل الزوال 

الى الساعة ال ولى والثانية والثالثة ويثبت ان عدم الكرية عدم واحد متصل من 

ذا شك في ذات عدم الكرية  ن الزمانين متصلان فاإ زمن اليقين الى زمن الشك واإ

تي هي متصلة بزمان اليقين غاية ال مر أ ن التنجس ل يترتب منذ الساعة ال ولى ال

ذا كان زمن الملاقاة بعلم الله هو  عليها وحدها بل عند اجتماعها مع الملاقاة فاإ

 الساعة الثانية فيكون الاثر مترتباً في هذه الساعة.

وعلى هذا فالمحذور هو تأ خر ترتب ال ثر عن زمن اليقين، ول محذور من 

ذ زمن الشك متصل بزمن اليقين، وعدم الكرية المشكوك غير هذه الن احية اإ

والمتيقن عدم واحد متصل وهذا ل محذور فيه، ولذا نجد ان زيداً لو كان مجتهداً 

عادلً عند الفجر وفرض الشك في بقائه على الاجتهاد بعد طلوع الشمس فأ نه ل 

ن لم يكن ال ثر مترتباً عليه في فترة من الشك  اشكال في جريان الاس تصحاب واإ

كما لو فرض زوال عدالته بعد طلوع الشمس لمدة ساعتين فأ نه بعد مضي 

الساعتين يجري الاس تصحاب وان لم يجر حين طلوع الشمس لفرض زوال 

ن كان متأ خرة عن زمان اليقين  عدالته وعدم ترتب ال ثر، ففترة ترتب ال ثر واإ

ن ذلك ل يمنع من جريان الاس تصح  اب.بالجتهاد الا اإ

ذا  ثالثاً: مع الاغماض عن ذلك والتسليم ان الموضوع مقيد بزمان الملاقاة، فاإ

كان مقيداً فاتصالزمان المشكوك بزمان اليقين محرز ل أ نه غير محرز، وذلك ل ن 

زمان المشكوك ممتد من الساعة ال ولى الى الساعة الثانية للشك في حدوث 



 (110........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

وجدانًا، واما بحسب الواقع فزمان المشكوك الملاقاة وأ نه الساعة ال ولى أ و الثانية 

اما هو الساعة ال ولى واما هو الساعة الثانية، وعليه فعدم احراز التصال انما هو 

بحسب الواقع ل بحسب الوجدان، ضرورة ان المكلف شاك وجدانًا في مجموع 

عة الساعتين بحدوث الملاقاة ول نعلم بحدوثها ل في الساعة ال ولى ول في السا

الثانية كما يحتمل في ال ولى يحتمل في الثانية، وبما ان المأ خوذ في موضوع 

ذ ل واقع  الاس تصحاب اليقين بشيء والشك في بقائه، فلا يتصور الشك بينهما اإ

لهما في افق النفس والشك انما يتصور فيها له واقع قد يصل اليه الانسان وقد ل 

الخلط بين الواقع والوجدان.يصل فما ذكره الاخوند )قده( مبني على 
1

 

: بأ ن كونه في افق النفس ل يعني عدم ارتباطه بالواقع ويلاحظ عليه

الخارجي، والا فلا طريق لنا الى العلم بشيء في الخارج، فأ ن الصورة الذهنية 

لواقع الاش ياء في الخارج هي طريق الفرد للوصول الى الواقع ومعرفته، فما به 

كذلك، والا فما فرض كونه  هوهو ذي الطريق فان طريق  الواقعالشك ان كان في

 طريقاً له ليس بطريق.

وبعبارة أ خرى: ان الاشتباه يحصل في الحكم ل في التصور، والصورة 

مطابقة الخارج و  ا في مرحلة تطبيق ما في الذهن الذهنية للشيء الخارجي، وانم

ورة الذهنية للملاقاة يحصل الاشتباه، والمقام من هذا القبيل، فهل مطابقة الص

هي الساعة ال ولى او هي الساعة الثانية، فان كانت الاولى كان التصال متحققاً 

 وان كانت الثانية كان الانفصال متحققاً.

وما ذكره من الخلط بين الوجدان والواقع انما هي ال مور الوجدانية التي تحل 

فان واقعها شيء  في النفس من قبيل الغضب والبغض والحب وما شاكل ذلك،

                                                           
  442ص 13( المباحث ج1



 (111).........................................عشر الثالثالجزء   

آخر، اما العلم والشك  وهو منشأ  انفعال النفس ووجودها في افق النفس شيء أ

 فهما صور ذهنية يتوصل بها الى معرفة الخارج.

: بأ ن الساعة ال ولى ان كانت هي زمان الملاقاة كان زمان هذا وقد يقال

 المعلوم )بالعرض( متصل بزمان المشكوك بالعرض كان ذلك من نقض اليقين

بالشك، وان كان زمان الملاقاة الساعة الثانية فزمان المشكوك بالعرض منفصل 

عن زمان المتيقن بالعرض بحدوث الكرية في الساعة ال ولى، ويكون المقام من 

نقض اليقين بعدم الكرية باليقين بالكرية، وعلى هذا فالش بهة تكون مصداقية، 

 ح التمسك بأ دلة الاس تصحاب.حوفيها ل يصح التمسك بالعام فيها وهذا ل يص



 (112........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 فهل الش بهة المصداقية متصورة في المقام أ م ل؟ فيه قولن
 

ذهب المحقق الخوئي )قده( الى عدم تصور الش بهة المصداقية في المقام 

بدعوى ان الشك في انتقاض اليقين باليقين أ و بالشك غير معقول، ول يعقل ان 

ك أ و من نقض اليقين باليقين، يشك الانسان ان هذا من نقض اليقين بالش

ضرورة ان الشك واليقين امران وجدانيان في افق الذهن وحاضران فيه فلا 

 يتصور الشك فيهما.

وعليه ل يعقل ان يشك الانسان في ان قوله )عليه السلام( ))ل تنقض 

اليقين بالشك(( هل ينطبق على المسأ لة أ و ل، الا مع الاغماض عن اليقين 

الى المتيقن والمشكوك بلحاظ وجودهما في الواقع بقطع النظر عن  والشك والنظر

تعلق اليقين والشك بهما، وهذا ل يمكن ل ن معنى ذلك رفع اليدعن دليل 

 الاس تصحاب نهائياً.

وفيه: ان عدم تصور الشك أ و تعلقه انما هو في مرحلة اعمال النفس المقارنة 

قوله )عليه السلام( انما هو قبل  والمقايسة مع الخارج، فان عدم تعقل الشك في

بعد اعمال النفس بان ما في الخارج هل مطابق لما في النفس أ و غير مطابق واما 

لنس بة الموجودة في الواقع المس تلزم لحكم النفس االمقايسة والإعمال فان طابق 

 واذعانها وتصديقها بالمطابقة فهذا هو اليقين مع احتمال المخالفة وهو شك مع احتمال

 عدم المطابقة.

فما ذكره من عدم تعقل الشك انما في مرحلة التصور قبل المقايسة واما 

بعدها فالشك واقع ل محالة، بل حاصل فيما لو لم تذعن النفس الى ان ما في 

 الخارج هو عين ما في الذهن لحتمال المخالفة.



 (113).........................................عشر الثالثالجزء   

ن ما هذا وذهب المحقق الشهيد الصدر الى تصورها وتعقلها، وأ فاد )قده( ا

ذكره الس يد الخوئي )قده( مبني على الخلط بين المشكوك والمتيقن بالذات 

والمشكوك والمتيقن بالعرض، ل ن الذي يتصور فيه الشك في الانتقاض هو 

المتيقن والمشكوك بالذات ل ن صورتهما حاضرتان في الذهن فلا يعقل الشك 

 بالعرض فأ مر اعتيادي.فيهما، واما في مطابقهما الخارجي اي المتيقن والمشكوك 

وقد مثل له، بأ نه لو كان هناك عنوانان وكان الحكم بلحاظ أ حد العناوين 

معلوماً وبلحاظ العنوان الآخر مشكوكاً لحتمال انطباق العنوان ال ول المعلوم عليه 

ذا علم بموت ابن زيد وشك في موت ابو عمرو لحتمال ان يكون ابو عمرو هو  كما اإ

ن بالذات ))هو الصورة الذهنية لعنوان ابن زيد(( )والمشكوك ابن زيد، فالمتيق

بالذات هو الصورة الذهنية لعنوان ابي عمرو( موجودان في الذهن وحاضران فيه، 

فلا يتصور الشك فيهما من أ ي انسان اعتيادي والشك انما يتصور في المتيقن 

ه واحتمال انه والمشكوك بالعرض لحتمال ان ابن زيد في الخارج هو أ بو عمرو في

 غيره.

فما هو موجود بالذهن وجدانًا هما صورتان متباينتان فيه ول ينطبق احدهما 

على الاخرى، واما في الواقع بلحاظ انطباق كلتا الصورتين على شيء واحد فيه 

ذن الشك متصور في المعلوم والمشكوك بالعرض وانما ل يتصور فيهما بالذات.  فاإ



 (114........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 الثامن المقصد

 والامارات الادلة تعارض في

 قوله )قده(: ))فصل

 ومقام الدلالة، بحسب الادلة أو الدليلين تنافي هو التعارض:

 بكذب علم بأن عرضا؛ أو حقيقة التضاد أو التناقض وجه على الاثبات

 تعارض فلا وعليه أصلًا، اجتماعهما امتناع عدم مع إجمالًا، أحدهما

 للتعارض رافعة حكومة ينهماب كان إذا مدلولهما؛ تنافي بمجرد بينهما

 من أريد ما كمية بيان إلى ناظراً سيق قد أحدهما يكون بأن والخصومة،

 مؤخراً. أو كان مقدماً الآخر،

 في بالتصرَّف بينهما وفق العرف على عرضا إذا نحو على كانا أو

 أحكام لبيان المتكفلة الادلة مثل في مطرّد هو كما أحدهما، خصوص

 والحرج للعسر النافية الادلة مثل مع الاولية، نهابعناوي الموضوعات

 الثانوية؛ بعناوينها لاحكامها يتكفل مما والاضطرار، والاكراه والضرر

 أصلا بينهما النسبة تلاحظ ولا النافية، الادلة مثلها في يقدّم حيث

 .يخفى لا كما غيرهما، في ويتفق

 فالتصر على قرينة مجموعهما فيكون فيهما، بالتصرف أو

 تقدم ولذلك أظهر، من الآخر كان ولو المعيّن أحدهما في أو فيهما،



 (115).........................................عشر الثالثالجزء   

 أهل يتّحيّر يكاد لا فإنه الشرعية، الاصول على المعتبرة الامارات

 .ملاحظتهما(( بعد عليها تقديمها في العرف

 

 (1المقصد الثامن: في تعارض ال دلة)

 فصل: في تحقيق معنى التعارض

ليلين أ و ال دلة بلحاظ الدللة على وجه التعارض: عبارة عن تنافي الد

التناقض أ و التضاد حقيقة او عرضاً، والتقيد بلحاظ الدللة للاشارة الى ان 

ذا لم يكن تناف  التعارض بين الدليلين ل يتحقق بمجرد التنافي بين مدلوليهما فيما اإ

لوحظ كما لو فرض ان أ حد الدليلين كان حاكماً على الآخر فلو  (2)بحسب الدللة

مدلول كل واحد منهما كان التنافي بينهما متحققاً ولكن لو لوحظت دللة كل واحدة 

منهما لم يكن اي تنافٍ وتعارض بينهما ل ن  أ حدهما حاكماً على الآخر، والحاصل ان 

التنافي بحسب المدلول خفرجهما عن تعريف التعارض موضوعا لعدم تنافيهما بحسب 

ف ما لو كان التنافي بحسب المدلول كما اختاره الش يخ الدللة ومقام الثبات بخلا

الانصاري )قده( فيكون الدليلان داخلان فيه وس يأ تي ترميح المصنف بذلك، 

الحكومة أ و الورود أ و التخصيص أ و  -)فيقول( وبالجلة ال دلة في هذه الصور 

ن كانت متنافية بحسب مدلولتها الا انها -التوفيق العرفي أ و التقييد  غير  واإ

 متعارضة لعدم تنافيها في الدللة وفي مقام الثبات بحيث تبق. أ بناء المحاورة متحيرة.

ذا  والمقصود من قولنا على وجه التناقض أ و التضاد هو التعميم لصورة ما اإ

ذا قيل )يجب أ كرام العالم( و  قيل )أ كرم العلماء( و )ل تكرم العلماء( ولصورة ما اإ

ذا قيل )يحرم اكرام العالم( والم قصود من قولنا حقيقية أ و عرضاً التعميم لصورة ما اإ

ل انه بعد العلم اجمالً  )صل الظهر( و )صل الجعة( فأ نه ل تعارض حقيقة بينهما اإ



 (116........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

بان الواجب احدهما من الظهر أ و الجعة تحقق التعارض بينهما، فالتعارض هنا ليس 

 حقيقياً كما في المثال السابق بل هو تعارض عرضي.

والدليلان قد ل يكون بينهما تعارض وتناف بحسب الدللة في أ حد 

ذا كان احدهما حاكماً على الآخر بأ ن كان احدهما ناظراً  موردين، المورد الاول: اإ

الى تحديد كمية افراد الآخر سواءً كان متقدماً عليه او متأ خراً عنه خلافاً للش يخ 

 الانصاري )قده( فأ نه اشترط تأ خره عنه.

ذا كان الدليلان بنحو لو طرحا على العرف وفق بينهما المور د الثاني: ما اإ

بالترمف، اما في احدهما، كما هو مطرد، كما في مثل أ دلة الاحكام الاولية الثابتة 

لموضوعاتها بعناوينها الاولية وادلة الاحكام الثانوية لموضوعات الاحكام بعناوينها 

الحرج والضرر والاكراه والاضطرار، حيث الثانوية، مثل ال دلة النافية للعسر و 

تقدم الادلة النافية على ال دلة الاولية من دون ملاحظة النس بة بينهما أ صلًا وذلك 

بحمل ال ولى على بيان الحكم الاقتضائي ويحافظ على دليل الحكم الثانوي بحمله 

على ، وفي باب العام والخاص حيث يحمل العرف العام (3)على بيان الحكم الفعلي

الخاص بالترمف في ال ول دون الثاني وكذلك في باب المطلق والمقيد، ولعل قول 

المصنف كما هو مطرد، ل نه قد اشار في قاعدة ل ضرر أ نه قد ينعكس ال مر 

ويقدم الحكم الثابت بالعنوان الاولي على الحكم الثابت للفعل بالعنوان الثانوي وقد 

ن على كل من الحرج والضرر والاضطرار ونحو مثل له في العناية بحرمة قتل المؤم

ل خطأ ً أ و نس يانًا.  ذلك اإ

وقد يتفق التوفيق العرفي في غير ال دلة المتكفلة لبيان الاحكام لموضوعاتها  

ذا اتفق ذلك  بعناوينها ال ولية مع الادلة المتكفلة لبيان احكامها بعناوينها الثانوية كما اإ

بين دليلين ثانويين ومثل له كما لو أ راد المالك بين دليلي العسر ودليل الضرر أ ي 

ذا حفرها تضرر جاره. ل وقع في الحرج واإ  حفر بالوعة في داره واإ



 (117).........................................عشر الثالثالجزء   

نقاذ زيد  ذا أ مر باإ وقد يتفق التوفيق العرفي بين دليلي العنوانين ال وليين كما اإ

نقاذ عمرو العالم وقد غرقا دفعة واحدة ولم يتمكن من الجع بين  العامي وأ مر باإ

 نقاذهما جميعاً.ا

)وبالجلة( ان التوفيق العرفي قد يكون بين العنوانين ال وليين وقد يكون 

بين العنوانين الثانويين وقد يكون بين العنوان ال ولي والثانوي، وفي ال خير قد 

يقدم الثانوي على الاولي كما هو الغالب، وأ خرى بالعكس وهو النادر.
1

 

عبر عنه المصنف فيكون مجموعهما قرينة على واما بالترمف في كليهما على ما 

الترمف فيهما أ و في أ حدهما المعين ولو كان الآخر أ ضعف، كما لو قيل ))ثمن 

العذرة سحت(( و ))ل بأ س بثمن العذرة(( حيث يترمف في ال ول بحمله على 

 عذرة الإنسان ويترمف في الثاني بحمله على عذرة الحيوان مأ كول اللحم.

اتضح وجه تقدم ال مارات على ال صول، فأ ن الوجه هو ومن خلال ذلك 

التوفيق العرفي بالورود، فأ ن أ هل العرف ل يتحيرون في تقديم ال ولى على الثانية 

 بعد ملاحظتهما.

 

 بيان بعض معاني الالفاظ في العنوان( 1)

منها )الدلالة(: والمراد منها حسب الظاهر هو مطلق الحجة ولو كانت 

راد منها الدلالة اللفظية، ويشهد بذلك جعله )قده( موارد العلم عقلية وليس الم

الاجمالي بكذب أحد الدليلين من مصاديق التعارض مع أن التنافي هنا لم يقع 

إلا بين الدلالة الالتزامية من كل واحد مع المطابقة للأخر، ويشهد لكون المراد 

ض في موارد الجمع من الدلالة الحجة لا مطلق الدلالة تصريحه بعدم التعار

                                                           
  8-7ص 6( العناية ج1



 (118........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

الدلالي بأقسامه مع وجود الدلالة في البين؛ إذ من المعلوم ان الدليل المنفصل 

الأقوى لا يصادم ظهور الدليل الاضعف ودلالته بل حجيته، فالمراد وقوع 

 1التنافي في مقام الحجية.

قدم المشكيني )قده( فرقاً بين تعريف التعارض للمصنف وبين ( 2)

 -نصاري )قده( الذي ذهب الى ان التعارض من تنافي المدلولين تعريف الشيخ الا

هو كون التعارض من صفات نفس الدليلين حقيقة وإن كان منشأه هو تنافي 

وعليه يكون  -المدلولين على الأول، ومن صفات المدلولين حقيقة على الثاني

ويكون  تنافي المدلولين على الأول من الحيثيات التعليلية وواسطة في الثبوت،

توصيف الدليلين به توصيفاً بحال الموصوف، ولا يصح سلبه عنه مثل توصيف 

الماء بالحرارة بواسطة النار، ويكون من الحيثيات التقييدية وواسطة في العروض 

 2على الثاني، والتوصيف المذكور توصيفاً بحال المتعلق، ويصح سلبه عنه.

بادره من لفظ التعارض وقد استدل على مختار المصنف، بدليلين هما ت

عرفاً، وصحة سلبه في موارد الجمع العرفي كذلك، فلو كان موضوعاً لتنافي 

 المدلولين لما صح سلبه.

واما الاستدلال عليه بجريان السيرة العلمائية على عدم اجراء احكام 

 التعارض في الاخبار من الترجيح والتخيير في موارد الجمع العرفي.

حتمال كون ذلك بواسطة دليل خارجي مقيد لالاق  ففيه ما لا يخفى؛ لا

اخبار العاقج، كما أدعي دلالة خبري أبي خيّون وداود بن فرقد على وجوب 

                                                           
  تحقيق سامي الخفاجي –الكفاية  5( ج780( تعليقة المشكيني )1

  .114( المصدر السابق ص2



 (119).........................................عشر الثالثالجزء   

الجمع العرفي، مع أنه لعلهم استندوا في ذلك الى الانصراف أو التيقن، لا لأن 

اللفظ ))التعارض(( موضوع لتنافي الدليلين في مقام الحجية، فالعمدة هما 

 جهان من التبادر وصحة السلب.الو

 : ويرد عليهما:أقول

أولًا: بمنع التبادر وإلا لقال به من ذهب الى جعل التعارض من صفات 

المدلولين، أو قال لتبادره من لفظ التعارض عرفاً لما قال من ذهب الى جعله من 

 صفات الدلالة، وعليه فكيف تصح دعوى التبادر مع وجود المخالف.

يصح في موارد الجمع العرفي يصح سلبه للقول الآخر في هذه  وثانياً: كما

الموارد، لأن المناط هو عدم التحير لأهل المحاورة في التوفيق بينهما، وهو على 

 التعريفين متحقق.

وإنما يصح سلبه عنه بعد قيام العرف بالجمع بينهما، ونفس الشيء يقال 

 في جانب ممن جعله لتنافي المدلولين.

ال صاحب العناية بعد عرضه للتعريفيين، أنه لا ثمرة مترتبة ونعم ما ق

على الفر  بينهما، الظاهر أنه لا ثمرة بين التعريفين أصاًق فأن الدليلين في 

الموارد المذكورة كما أنه لا تنافي بينهما بحسب الدلالة ومقام الاثبات وان كان 

هما بحسب المدلول بينهما تناف بدوي يزول بأدنى تأمل فكذلك لا تنافي بين

والمعنى ايضاً فكما ان ابناء المحاورة إذا لم يبقوا متحيرين بينهما بل عرفوا 



 (120........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

المقصود منهما لباً إلتأم الدلياقن بعضهما مع بعض فكذلك إلتأم المدلولان أيضاً 

 1بعضهما مع بعض وهذا أيضاً واضح.

المدلول في والذي أراده أنه لا فر  بين الدليل والمدلول، إذ الدليل هو 

مرحلة اللفظ والمدلول هو الدليل في مرحلة المعنى، وعليه لا فر  بين التعريفين 

ومع ذلك توصيفه بحسب المدلول أنسب كما مال إليه جملة من المعاصرين، 

وعليه فيمكن تعريفه بأنه تنافي مدلولي الدليلين بنحو يعلم بكذب أحدهما وعدم 

 واقعيته.

د على قول المصنف على وجه التناقض أو التضاد ثم أن المشكيني )ره( أور

كما هو ظاهر العبارة  –تنافي الدليلين بحسب الدلالة  –إن كان قيداً لقوله 

 ففيه:

أولًا: إن هذا التنافي دائماً من قبيل التضاد؛ لأن حجيتي الدليلين من 

 قبيل الأمرين الوجوديين، وليسا من قبل العدم والوجود.

ين الثابتتين لهما في موضوعين، ودائماً يكون من قبيل ثانياً: إن الحجيت

 التضاد العرضي.

ض تنافي الدليلين الناشئ تعدد؛ بأن يكون مراده من التعاروإن كان قيداً لم

 من تنافي المدلولين على وجه التناقض أو التضاد.

 ففيه أولًا: أنه خاقف الظاهر لا يصار إليه في التعريفات.

                                                           
  4ص 6( العناية ج1



 (121).........................................عشر الثالثالجزء   

الى ذكر التضاد بعد كون الدلالة أعم؛ إذ  -حينئذٍ-ة وثانياً: أنه لا حاج

ما دل على حرمة شيء بالمطابقة يدل على عدم وجوبه بالالتزام، فيكون المدلول 

الالتزامي منه نقيضاً للمدلول المطابقي لما دل على وجوبه، وكذا الكاقم فيما دل 

 على الوجوب.

 وما ذكره في الفرع الاول، ياقحظ عليه

انما يكون فيما لوحظ المدلول المطابقي لكل حجة مع المدلول إن التضاد 

المطابقي للآخر واما إذا لوحظ مع المدلول الالتزامي للآخر، فمثاًق لو كان المدلول 

المطابقي هو الوجوب فسيكون مدلوله الالتزامي هو نفي تمام الأحكام الأخرى 

قاتها لما كان لكل حكم عن المتعلق ولولا أن الاحكام ناشئة عن ماقكات في متعل

مدلول التزامي، وعليه فان التعارض دائماً يؤول الى التناقض، فلو كان مفاد 

الدليل الأول هو الوجوب وكان مؤدى الدليل الثاني هو حرمة نفس الفعل الذي 

اثبت الدليل الأول وجوبه، فمعنى ذلك التناقض بين مؤدى الدليلين، إذ ان 

ي يكشف عن الوجوب لمتعلقه ينفي الحرمة عنه كما الدليل الأول في الوقت الذ

ينفي سائر الأحكام، والدليل الثاني يثبت بواسطة مدلوله المطابق الحرمة وينفي 

سائر الاحكام بما فيها الوجوب، فالمدلول المطابقي لكاق الدليلين وان كانا 

 متضادين الا أن مدلول احدهما المطابقي يناقض مدلول الآخر الالتزامي.

وما ذكره ثانياً في نفس الفرع ليس على ما ينبغي إذ الحجيتين ثابتتين في 

 موضوع واحد والمتعلق واحد والا فليستا متعارضتين بأنفسهما.



 (122........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

واما ما ذكره في الفرع الثاني فهو الصحيح غاية ما هناك أن المدلول 

بما ام الاحكام الاخرى ة ليس هو نفي الوجوب، بل هو نفي تمالالتزامي للحرم

 فيها نفي الوجوب فيقع التناقض في هذا المقدار من المنفي.

علق في العناية على قوله ))بالتصرف في خصوص احدهما .... الخ((  (3)

أنه مناف لما ظهر منه في ذيل قاعدة لا ضرر من كون التوفيق العرفي عبارة عن 

ا على كون الدليلين على نحو إذا عرضا على العرف وفق بينهما بحمل أحدهم

الاقتضاء والآخر على العلية التامة فأن ظاهر ذلك هو التصرف في كليهما جميعاً 

لا في خصوص أحدهما، )مضافاً( الى أنه لو قلنا بأن التوفيق عبارة عن كون 

الدليلين على نحو إذا عرضا على العرف وفق بينهما بالتصرف في خصوص 

لأظهر كما في حمل العام على أحدهما لم يبق فر  بينه وبين حمل الظاهر على ا

 الخاص بالتصرف في خصوص الطاهر بقرينة الأظهر فيحمل عليه.

ثم استدرك مجيباً عن الثاني بالقول )اللهم( إلا أن يقال إن كاًق من 

التوفيق العرفي وحمل الظاهر  على الأظهر وإن كان تصرفاً في خصوص أحد 

يكون الاقوى ماقكاً هو القرينة على  الدليلين لا في كليهما لكن في التوفيق العرفي

التصرف في الآخر وأنه بنحو الاقتضاء وفي حمل الظاهر على الأظهر يكون 

 1الاظهر هو القرينة على التصرف في الآخر وإن المراد منه ما لا ينافي الأظهر.

                                                           
  6ص 6( العناية ج1



 (123).........................................عشر الثالثالجزء   

وياقحظ عليه: ان اقوائية الماقك من عدمه ليس شأن أهل العرف بل هو 

عليه ينبغي ان يسمى التوفيق لأهل الاختصاص لا شأن أهل الاختصاص و

 العرفي، نعم في الثاني بحمل الظاهر على الأظهر هو من شأن أهل العرف.

اللهم إلا ان يقال: بأن الأظهر هو الأقوى ماقكاً ولو غالباً فيقدم على 

الآخر سواءً كان التقديم بماقك الاقوائية أو الاظهرية، لأن أحدهما كاشف 

 كشف، والامر سهل.والآخر من

 



 (124........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 بخلاف أصلًا،  تخصيص محذور منه يلزم لا قوله )قده(: ))حيث

 كما دائر، بوجه أو وجه بلا التخصيص محذور منه يلزم فإنه العكس

 .الاستصحاب أواخر في إليه أشرنا

 إلى ناظرة كونها أدلتها؛ لعدم على حكومتها تقديمها وجه وليس

 إلى ناظرة كونها يوجب لا وردهام حكم لبيان وتعرضها بوجه، أدلتها

 على - بالالتزام ولو - دالة أيضا أدلتها كانت وإلا لها، وشارحة أدلتها

 مستلزم وهو الامارة، لا الاصل مقتضى هو فعلا الاجتماع مورد حكم أن

هو  ما نفي إلا حجيتها مقتضى ليس بل الامارة، قضية هو ما نفي عقلا

 له دلالة لا الامارة نفس أن ضرورة ظاً؛لف عليه دلالة دون من عقلا قضيته

 وفقها على العمل لزوم إلا ليست حجيتها وقضية الواقعي الحكم على إلا

 الاصل. قضية وهو خلافه على العمل للزوم عقلا المنافي شرعاً،

 لزوم إلا شرعاً الحجية قضية ليس إنه: يقال أن احتمال مع هذا

 في تنجزه وعدم المصادفة، مع الواقع وتنجز عقلا الحجة وفق على العمل

 .المخالفة صورة

 احتمال إلغاء وجوب هو الاعتبار دليل مفاد ليس كان وكيف

 حكم نفي الامارة في مفاده ويكون الحال يختلف كي تعبداً؛ الخلاف

 الحكم أن لاجل فيه؛ مفاده بخلاف الاحتمال حكم أنه حيث الاصل؛



 (125).........................................عشر الثالثالجزء   

 فيه الشك كمح وهو كيف؟ خلافه، احتمال حكم ليس الواقعي

 .جيداً(( وتأمل فافهم واحتماله،

 

ذا أ خذ بالمارة فلا يلزم  (4) وجه تقديم العرف الامارة على ال صل بأ نه اإ

منه شيء سوى ارتفاع موضوع ال صل وهو الشك بسببها وهذا ليس بمحذور واما 

لو أ خذنا بال صل فأ ن كان رفع اليد عن الامارة بلا مخصص لها خفرجها عن دليل 

بارها فهو تخصيص بلا مخصص وان كان ل جل مخصصية الاصل لها فهو دور اعت 

مارة تتوقف على اعتباره معها واعتباره معها يتوقف على  فأ ن مخصصيته لل 

مخصصيته لها والا كانت الامارة رافعة لموضوعه، وكل من التخصيص بلا وجه أ و 

حاب، ول جل على وجه دائر باطل كما أ شير الى ذلك في نهاية مبحث الاس تص

توفيق العرف بينهما وتقديمه ال مارة على ال صل، وليس وجه تقديمها هو حكومتها 

على ال صول كما اختاره الش يخ الانصاري )قده(، وحاصل ما اجاب المصنف عن 

ذلك وقد تقدم عين ذلك في جوابه عن دعوى الش يخ حكومة الامارات على 

نظر وشرح وادلة الامارات مما ل الاس تصحاب، بأ ن الحكومة هي مما تحتاج الى 

ن كانت واقعاً تنافي حكم  نظر لها الى ادلة ال صول أ صلًا كي تكون حاكمة عليها، واإ

الاصل ولو باللتزام حيث أ ن الامارة تثبت مدلولها المطابقي وتنفي مدلول ال صل 

ل أ ن هذه المنافاة ل تكفي في كونها حاكمة على ال   صل أ و غير حكمها باللتزام، اإ

ذ هو نفس الامارة مع قطع النظر عن دليل حجيتها،  ل كان ال صل حاكماً عليها، اإ واإ

بمعنى منافاة لزوم العمل بها مع العمل به لو كان على خلافها ولكن نفس هذا 

 المعنى موجود في ظرف ال صل لو كانت الامارة على خلافه.



 (126........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

مما ل يوجب  وتعرض أ دلة الامارات لبيان حكم مورد الاجتماع باطلاقها

ل فأ ن أ دلة ال صول أ يضاً متعرضة  كون أ دلتها ناظرة الى أ دلة ال صول حاكمة عليها واإ

 لبيان حكم مورد الاجتماع باطلاقها فتكون حاكمة عليها لنظرها الى ادلتها.

وبالجلة فأ ن ضابط الحكومة هو ان يكون أ حد الدليلين ناظراً بمدلوله 

لآخر، ودليل ال مارة مما ل دللة له لفظاً على نفي ما اللفظي ومتعرضاً لحال الدليل ا

ليه وحاكماً عليه ضرورة عدم  هو قضية ال صل في مورد الاجتماع كي يكون ناظراً اإ

دللة نفس دليل الامارة ول دليل اعتبارها على ذلك بل له دللة عقلًا على نفي 

ا مع العمل به لو كان ما هو حكم ال صل في مورد الاجتماع لمنافاة وجوب العمل به

على خلافها وهذا المعنى بعينه موجود في ظرف ال صل لو كانت ال مارة على 

 خلافه.

ل لزوم العمل على وفقها شرعاً النافي عقلًا للزوم  فقضية حجية الامارة ليس اإ

العمل على خلافها وهو حكم ال صل، والامارة ل دللة لها الا على الحكم الواقعي 

 الى ال صل. وليست ناظرة

هذا مع احتمال ان يقال بأ ن المجعول في باب ال مارات هو لزوم العمل على 

وفق الحجة عقلًا وتنجز الواقع مع الاصابة وعدم تنجزه في صورة المخالفة كما في 

 العلم عيناً.

وهو اشارة الى الخلاف فيما هو المجعول في باب الامارات من ان حجية 

احكام ظاهرية؟ ووجوب العمل على طبق  الامارات شرعاً هل هو جعل

مؤدياتها شرعاً أ و أ ن مقتضى حجيتها شرعاً هو وجوب العمل على وفقها عقلًا 

 ومنجزيتها عند الاصابة ومعذريتها عند الخطأ .

وكيف كان، فليس مفاد دليل اعتبار الامارة هو الغاء احتمال الخلاف تعبداً 

ل بين الامارة وال صل ويكون مفاد كما أ فاده الش يخ الانصاري كي خفتلف الحا



 (127).........................................عشر الثالثالجزء   

 –دليل اعتبارها نفي حكم ال صل نظراً الى أ ن حكم ال صل هو حكم الاحتمال 

ذا أ لغي الاحتمال بدليل اعتبار ال مارة فقد أ لغي حكم ال صل ل نه  –الشك  فاإ

مترتب عليه بخلاف مفاد دليل ال صل فلا ينفي حكم ال مارة ل ن حكمها هو الحكم 

ذا أ لغي بدليل ال صل أ لغي الحكم المترتب الواقعي وال واقعي ليس حكم الاحتمال كي اإ

ذا أ لغي بدليل ال مارة فقد  –الشك  –عليه بل حكم ال صل هو حكم الاحتمال  فاإ

 أ لغي الحكم المترتب عليه، وهذا واضح.

ومراد المصنف من ذلك هو عدم دللة دليل ال مارة لفظاً كي خفتلف الحال 

كمة على ال صل دون العكس ل لعدم دللتها عقلًا فأ ن دللتها وتكون ال مارة حا

 عقلًا مما ل ريب منها.

ن المصنف قد أ مر بالفهم والتأ مل جيداً.  (5)ثم اإ

 

أورد المشكيني على المصنف )قده( بأن قوله ))ولذلك تقدم الأمارات  (4)

 كوراً قبله.....(( إن كان الإشارة بذلك الى التوفيق العرفي، ويشهد له كونه مذ

للتعليل بقوله )حيث لا يلزم  –حينئذٍ  –فيرد عليه: أولًا: أنه لا وجه 

منه محذور تخصيص ..( الى آخره؛ إذ هو يدل على كون تقديم الأمارة مستلزم 

للخروج الموضوعي، والتوفيق العرفي مستلزم للتخصيص، غاية الأمر تقديم الآخر 

 ستصحاب.دوري بوجه آخر، كما تقدم بيانه في الا

وثانياً: أنه مناف لمذهبه هناك؛ حيث أنه صرح بكون تقديم الأمارة على 

 الاستصحاب من باب الورود في الكتاب وعلى سائر الأصول في اثناء درسه.

 وإن كان الاشارة الى قوله: )تنافي الدليلين( في التعريف



 (128........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 أولًا: أنه بعيد.فيرد عليه.. 

له: ) فأنه لا يتحير أهل العرف ..( فأنه ثانياً: أنه لا يناسبه التعليل بقو

 مناسب للتوفيق العرفي؟

ثالثاً: أنه لا يتفرع على كون التعارض تنافي الدليلين، بل يخرج الورود 

 بناء على تفسيره بـ ))تنافي المدلولين(( أيضاً.

هذا، مع أنه يرد على كليهما ما ذكره في الاستصحاب: من ان التحقيق 

ستصحاب، ومقدمة على غيره من الأصول الشرعية من باب كونها واردة على الا

 1التوفيق العرفي.

: أنه اشارة الى عدم تحير العرف وتعليل له بما يناسب التوفيق والصحيح

العرفي، حيث يقدم العرف الأمارة على الأصل للمحذور الذي ذكر من 

 ناه في الشرح.باق وجه، أو بوجه دائر على ما بيالتخصيص 

هذا التعليل عدول منه الى الورود وهو يريد بيان وجه توفيق  ولكنه، في

العرف بينهما، وقد صرح في مبحث الاستصحاب الى إن وجه تقديم الأمارة عليه 

 هو الورود وظاهره منافاته مع قوله هنا في المقام بالتوفيق العرفي.

وأجاب عنه في العناية )بالقول(: ولكن الظاهر أن مراده من ذلك هو 

شارة الى التوفيق العرفي بمعنى عام شامل للورود أيضاً، فأن لفظ التوفيق الإ

العرفي، وهكذا الجمع العرفي كلمة جامعة تطلق على الكل جميعاً ويؤيده أنه 

)قده( بعد ما أختار هناك ورود الأمارات على الاستصحاب وأبطل الحكومة قال 

                                                           
  الكفاية تحقيق سامي الخفاجي. – 124( ص785( تعليقة المشكيني )1



 (129).........................................عشر الثالثالجزء   

فنعم الاتفا  وإن كان وأما التوفيق فان كان بما ذكرناه يعني به الورود 

 1بتخصيص دليله بدليلها فاق وجه له فراجع.

ولكن الأمر كذلك من حيث استعمال هذه المصطلحات، ولكن من حيث 

الفر  الموضوعي بينهما فأن أحدهما غير الآخر، وذلك لما ذكره المشكيني )ره( 

لتوفيق من أن تقديم الأمارة مستلزم للخروج الموضوعي على هذا التعليل فيما ا

 العرفي مستلزم للتخصيص، وأحدهما غير الآخر.

اللهم إلا أن يقال أنه في حال تقديم الأمارة على الأصل لا بد من التفريق 

بين الأصول، فتقديمها على الاستصحاب هو بالورود وتقديمها على سائر 

 الأصول هو بالتوفيق العرفي كما أختاره المشكيني )ره(.

 بيان الفهم والتأمل جداً أحد أمرين:ويمكن أن يقال في  (5)

الأمر الأول: ان هذا التعبير لا يوحي بأنه اشكال بقدر ما يوحي بالتأمل 

 في المطلب جيداً والتعمق في فهمه لدقته.

الأمر الثاني: إذا لم تكن أدلة الأمارات متعرضة لحال أدلة الأصول 

 –تضي ارتفاع موضوعها فكيف تقدم الأمارات على الأصول العملية وروداً وهو يق

 .-الشك 

وجوابه: ان ارتفاعها وروداً ارتفاعاً تعبداً لا وجداناً لعدم كون مفاد 

باٍ  على حاله  –الشك  –دليلها الغاء احتمال الخاقف، بل احتمال الخاقف 

 حتى مع قيام الأمارة كما لا يخفى.

                                                           
  13ص 6( العناية ج1



 (130........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 دةالمطار غائلة ترتفع تكاد لا أنه بذلك: فانقدح(: ))قوله )قده

 تغفل. فلا وآنفا، سابقا أشرنا بما إلا والامارة، الاصل بين والمعارضة

 التصرف على قرينة أحدهما كان إذا -أيضاً – تعارض ولا هذا، 

 والمطلق والخاص مثل العام الاظهر، أو النص مع الظاهر في كما الآخر، في

 عرفال بناء إن حيث أظهر؛ أو نصا أحدهما كان مما مثلهما أو والمقيد،

 .الآخر في التصرف على قرينة الاظهر أو النص كون على

 بحسب متنافية كانت وإن الصور هذه في الادلة: وبالجملة

 مقام وفي الدلالة في تنافيها لعدم متعارضة؛ غير أنها إلا مدلولاتها،

 أو المجموع بملاحظة بل متحيّرة، المحاورة ابناء تبقى بحيث الاثبات؛

 به ترتفع بما عرفاً؛ البعض في أو الجميع في يتصرف بعضها، خصوص

 البين. في تكون التي المنافاة

 مختلفا، أو ظنيا أو قطعيا فيها السند يكون أن بين فيها فرق ولا

 ولو الظاهر على - ظنياً السند بحسب كان وإن - الاظهر أو النص فيقدم

 .قطعياً بحسبه كان

 بين فيه التنافي نكا مما الصور هذه غير في التعارض يكون وإنما

 الاثبات. ومرحلة الدلالة بحسب الادلة



 (131).........................................عشر الثالثالجزء   

 منها واحد كل كان إذا فيما السند بحسب التعارض يكون وإنما

 في بالتصرف بينها التوفيق يكن لم إذا فيما ظنياً أو وجهة، دلالة قطعيا

 إما الكل، في بالسند للتعبد معنى لا -حينئذ  – فإنه الكل، أو البعض

 مع بصدورها للتعبد معنى لا أنه لاجل أو دهما،أح بكذب للعلم

 .يخفى(( لا كما حينئذ، السند أدلة بين التعارض فيقع إجمالها،

 

فاتضح ان وجه تقديم ال مارة على ال صل الشرعي هو الورود ودوران 

ال مر بين التخصيص والتخصص على ما تقدم ايضاحه وشرحه سابقاً في مبحث 

آنفاً ل الحكو  مة كما أ فاده الش يخ ال نصاري )قده( نعم قد اعترف الاس تصحاب وأ

 بورود ال مارات على ال صول العقلية.

ذا كان أ حدهما قرينة على الآخر كما في الظاهر  –أ يضاً  –هذا ول تعارض  اإ

ليه المصنف  (6)مع الاظهر او النص حيث يترمف في احدهما المعين وقد أ شار اإ

مورد الجع الدللي، كما في العام والخاص قبل ذلك أ يضاً لمزيد الاهتمام به وهو 

والمطلق والمقيد والحاكم والمحكوم، فأ ن الخاص في ال ول وكذا المقيد في الثاني بما انه 

أ ظهر من العام او المطلق فيحصص ال ول ويقيد الثاني وبذلك ل تبق. معارضة 

ن كان بين ا لعام والخاص منافاة بينهما، والوجه في عدم بقاء المعارضة بينهما هو أ نه واإ

ن مدلول ))أ كرم كل عالم(( ينافي مدلول ))ل تكرم العالم الفاسق((  بين مدلوليهما فاإ

ل أ نه ليس بين دللتيهما منافاة بمعنى أ نه ل يبق. ابناء المحاورة والعرف في تحير عند  اإ

 مواجهة الدليلين المذكورين بل يترمفون في العام وخفصصونه بالخاص.

فرق فيما ذكرناه من تقدم الخاص على العام والمقيد على المطلق أ و ثم أ نه ل 

الحاكم على المحكوم وعدم ثبوت التعارض في مثل ذلك بين أ ن يكون الخاص والعام 



 (132........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ونحوهما قطعيين أ و ظنيين س نداً، أ و أ حدهما قطعياً والآخر ظنياً كذلك، فالخاص 

ن كان الخاص ظنياً س نداً والعام قطعياً س نداً، والوجه في ذلك  يقدم على العام واإ

هو أ نه مع كون الخاص أ ظهر من العام فيترمف في  العام ل تبق. معارضة بينهما، 

بل يكون بينهما كمال الملائمة، ومع التلائم بينهما ل وجه لملاحظة قطعي الس ند 

 وترجيحه على ظني الس ند بل يؤخذ بكل منهما ل ن المفروض وجود التلائم بينهما.

 لاحظ الترجيح بحسب الس ند في صورتين:نعم ي

ذا كان كل واحد من الدليلين قطعياً دللة وجهة  بأ ن  (7)الصورة ال ولى: اإ

 كان صادراً لبيان الحكم الواقعي ل للتقية ونحوها.

ذا كان كل من الدليلين ظنياً بحسب الدللة والجهة ولم  الصورة الثانية: اإ

 يمكن الجع العرفي بينهما.

ما في ا لصورة ال ولى: يلاحظ الترجيح بحسب الس ند للعلم بكذب أ حدهما اإ

جمالً، ومع العلم الإجمالي بكذب احدهما ل يمكن أ ن يعبدنا الشارع بصدور كليهما  اإ

ومعه يلزم ملاحظة الترجيح بحسب الس ند فيقدم ما كان س نده قطعياً على ما كام 

 س نده ظنياً.

ن كان  واما في الصورة الثانية: يلاحظ الترجيح بحسب الس ند أ يضاً فأ نه واإ

ذ بعد فرض كون الدللة ظنية وكذا الجهة فانهما  فيها ل يعلم اجمالً بكذب أ حدهما، اإ

رادة خلاف الظاهر في احدهما أ و بصدور أ حدهما ل  يقبلان الحمل والترمف باإ

آخر وهو انه يعلم بأ ن دللة احدهما لي  ل أ ن هناك علماً اجمالياً أ ست لبيان الواقع اإ

بمراده أ و أ ن جهة أ حدهما ليست بمراده، ومع العلم المذكور يكون التعبد بصدور 

ذ ل فائدة في التعبد المذكور بعد العلم بأ ن أ حدهما على الإجمال لم يرد ل  كليهما لغواً اإ

 دللة ول جهة.

 



 (133).........................................عشر الثالثالجزء   

وهو ما يطلق على كل  –قال في العناية: إن مورد الجمع الدلالي ( 6)

خصيص والحكومة، واما الجمع العرفي المقبول فهو كلمة أوسع من التقييد والت

، )قد -تطلق على كل من المذكورات الثاقثة على التوفيق العرفي والورود جميعاً 

يتفق( في العامين من وجه أيضاً فيكون أحدهما أظهر من صاحبه في مادة 

بطبيعة واحدة الاجتماع فيقدم عليه، أو )يتفق( في الحكمين المتضادين إذا تعلقا 

فيكون أحدهما أظهر من صاحبه في بعض الأفراد والآخر أظهر منه في البعض 

 1الآخر فيتصرف في ظاهر كل بالأظهر.

أقول: ولعل مثال العذرة كما في قوله )عليه الساقم( في رواية يعقوب بن 

شعيب ))ثمن العذرة سحت(( وقوله )عليه الساقم( في رواية محمد بن المصادف 

أس بيع العذرة( حيث ان الطبيعة هي العذرة ولها أفراد متعددة، والأول ) لا ب

نص في أظهر في عذرة الانسان وظاهر في غير عذرة الانسان من الحيوان مأكول 

اللحم، فيما الثاني أظهر في عذرة الحيوان مأكول اللحم وظاهر في عذرة 

ف بظاهر الأول الإنسان، وحينئذ يتصرف بظاهر كل منهما بأظهر الآخر فيتصر

وهو عذرة مأكول اللحم فاق يحكم بحرمتها وانما بحلية بيعها حماًق وتصرفاً له 

 بأظهر الآخر.

وكذا العكس والنتيجة هي حرمة بيع عذرة الإنسان وجواز بيع عذرة 

الحيوان مأكول اللحم، فيكون مجموع الدليلين قرينة على التصرف في الآخر، 

ن الآخر لكان حمل الدليل الأول على عذرة ولو أخذ أحدهما بقطع النظر ع

                                                           
  18ص 9( العناية ج1



 (134........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

الإنسان وكونه أظهر فيها وحمله على عذرة غيره وكونه ظاهراً فيها باق وجه، 

 وكذا الدليل الآخر.

ولعل حمل لفظة العذرة على غير الانسان خطأ لم تساعده اللغة، وعليه 

عذرة  يكون الجمع بين الدليلين بحمل الأول على عذرة الإنسان والثاني على

غيره من الحيوان مأكول اللحم غير صحيح إذ لا يقال لفضاقت الحيوان مأكول 

 اللحم عذرة، والامر سهل فتأمل.

قال المرحوم المشكيني: تعقيباً على كاقم المصنف )قده( ))إذا كان  (7)

كل منهما قطعياً دلالة وجهة(( أنه لا معنى لذكر الجهة هنا؛ إذ الماقك قطعية 

فحديث قطعية الجهة أجنبي عن المقام، نعم إذا قلنا بكونها  الدلالة فقط،

فقطعيتها شرط في المقام؛ لكون الجمع  -كما سيأتي –موجبة للجمع الدلالي 

 –الدلالي مخرجاً للفرض عن سراية التعارض الى السند إلا أنه يغني عنها 

 1فرض قطعية الدلالتين، فأفهم. –حينئذٍ 

ن الدلالتين مع فرض قطعيتهما دون الجهتين ولعل الفهم في كاقمه )ره( إ

 لا يصير التعارض الى السند فقط بل الى السند والى الجهة.

أو يقال: بأن ضم الجهة الى الدلالة لأن الأخيرة بدون الجهة لا يتصور 

 قطعيتها مع احتمال إن الجهة غير تامة.

                                                           
  135الكفاية ص 5( ج791( تعليقة المشكيني رقم )1



 (135).........................................عشر الثالثالجزء   

 قوله )قده(: ))فصل

 الحجية عن تعارضينالم أحد سقوط إلا يوجب لا كان وإن التعارض

 عن مانع هناك يكون فلا أحدهما، بكذب العلم إلا يوجب لا حيث رأساً؛

 لم فإنه - واقعاً عنوان ولا تعيين بلا كان حيث أنه إلا الآخر، حجية

 واحد يكن لم - كاذباً منهما كل كون واحتمال كذلك، إلا كذبه يعلم

لا  كما أصلًا، ةالحج في التعيّن لعدم مؤداه؛ خصوص في بحجة منهما

 .يخفى

 - وصلاحيته الحجية على لبقائه بأحدهما؛ الثالث نفي يكون نعم

 بهما. لا لذلك - التعيّن عدم من عليه هو ما على

 كذلك هو كما باب الطريقية، من الامارات حجية على بناء هذا

 كان محالة فلا إصابته، احتمل ما إلا طريقا حجة يكون يكاد لا حيث

 حجيته. عن مانعا حدهماأ بكذب العلم

 الحجة كان لو فكذلك السببية، باب من حجّيتها على بناءً  وأما

 إلا فيها للسببية المقتضي يكون لا كذبه؛ بأن يعلم لم ما خصوص هو

 العقلاء بناء وهو منها، السند غير اعتبار دليل من المتيقن هو كما فيه،

 كان لو السند وكذا ونحوها، للتقية لا والصدور، الظهور أصالتي على

 والاخبار؛ الآيات هو كان لو فيه وظهوره أيضاً، بناؤهم هو اعتباره دليل



 (136........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 الظن حصل إذا ما خصوص في ظهورها نقل لم لو فيه، ظهورها ضرورة

 ((.الاطمئنان أو منه

 

 فصل

 مقتضى القاعدة ال ولية في الخبرين المتعارضين

النظر عن الاخبار العلاجية  والكلام فيما تقتضيه القاعدة ال ولية مع قطع

الواردة في علاج التعارض، وأ خرى يقع فيما تقتضيه القاعدة الثانوية بلحاظ الاخبار 

 العلاجية.

والكلام في ال ول يقع تارة بناء على كون المجعول في باب الامارات الطريقية 

 وتاره بناء على كون المجعول فيها هو الس ببية.

ما بناء على الطريقية، فا ن كان ل اإ لمناسب هو سقوط المتعارضين ل نه واإ

ل أ ن هذا الواحد بما أ نه مردد بينهما ويحتمل انطباقه على كل  ل كذب أ حدهما اإ يعلم اإ

واحد منهما فيلزم طرحهما معاً و ل يكون واحدٌ منهما حجة في مدلوله الخاص، كما لو 

كلاهما للعلم  كان مدلول احدهما الوجوب ومدلول الآخر هو الحرمة فلا يثبت

ن لم يكن نفس الكذب  الإجمالي بكذب أ حدهما المانع عن اعتبار أ ي واحد منهما واإ

ذا كان  ن ما علم كذبة ليس بحجة ومالم يعلم كذبه حجة اإ الواقعي مانعاً عنه بمعنى اإ

ذا كان أ حدهما معلوم الكذب وساقطاً  ن كان كاذبًا واقعاً فاإ واجداً لملاك الحجية واإ

لم يكن واحد منهما حجة في خصوص مؤداه لعدم اليقين في  عن الحجية رأ ساً 

 كما ل خفف.. (8)الحجية

وذلك ل ن المفروض أ ن  –أ ي الكراهة  –نعم يمكن اثبات حكم نفي الثالث 

أ حدهما حجة واقعاً ومعه يلزم انتفاء الكراهة سواءً أ كان ذلك الحجة هو دليل 

 الوجوب أ و دليل الحرمة.



 (137).........................................عشر الثالثالجزء   

كاذبًا واقعاً بمعنى ان احد الخبرين المتعارضين معلوم  واحتمال كون كل منهما

الكذب والآخر محتمل الكذب وذلك لجواز كذب كل منهما ثبوتًا وعدم صدور 

شيء منهما واقعاً كما في مطابقة الاحتمال للواقع وعلى هذا الاحتمال ل يكون الخبر 

 ذبًا غير صادق.المعلوم كذبه مما له واقع معين ثبوتًا بعد فرض كون المجموع كا

واما بناء على كون حجية ال مارات من باب الس ببية، بمعنى كون ال مارات 

سبباً لحدوث مصلحة او مفسدة في المتعلق موجبه لجعل الحكم الشرعي على 

طبقها فهل يكون الحكم هو التساقط كما على الطريقيه عيناً أ و هو التزاحم فنتخير 

ذا لم يكن أ حدهما  ل فيتعين ال هم أ و بينهما عقلًا اإ أ هم أ و محتمل ال همية دون الآخر واإ

 محتمل ال همية؟ فيه تفصيل.

فان قلنا بس ببية ال مارات في خصوص ما لم يعلم كذبه من الخبرين 

المعارضين بأ ن ل يكون ما علم كذبه سبباً لحدوث مصلحة أ و مفسدة في المتعلق 

 ية عيناً وهو التساقط.فحال الخبرين المتعارضين حالهما بناء على الطريق 

ذا قلنا بالس ببية المطلقة ولو فيما علم كذبه من المتعارضين فأ نه سبب  ما اإ واإ

لحدوث مصلحة أ و مفسدة في المتعلق، فالقاعدة حينئذٍ تقتضي التزاحم كما لو أ ديا 

الى وجوب الضدين أ و وجوب المتناقضين كوجوب شيء ووجوب تركه فيتخير 

ل فيتعين بينهما عقلًا لو لم يكن م ع أ حدهما مزية ككونه معلوم ال همية أ و محتملها واإ

 العمل بال هم أ و محتمل ال همية.

ن دليل حجية الس ند والدللة والجهة ل  والوجه على ال ول وهو الصحيح، اإ

ل فيما لم يعلم كذبه، ل ن دليل حجية ال مارة هو بناء العقلاء وقدره  تقتضي الحجية اإ

ل وظهوره فيما لم يعلم كذبه، وهكذا دليل حجية الجهة هو المتيقن هو حجية الدلي

بناء العقلاء ومعلوم أ ن القدر المتيقن منه بناءهم على أ ن ال صل في صدور كلام 



 (138........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

كل متكلم لبيان الحكم الواقعي ل للتقية ونحوها والمتيقن منه هو فيما لم يعلم كذب 

 الخبر.

ون بناء العقلاء وأ خرى فتارة يك –أ ي الصدور  –واما دليل حجية الس ند 

ن القدر المتيقن من بنائهم هو  هو ال خبار والآيات، فعلى ال ول، فيقال فيه اإ

صدور الخبر فيما لم يعلم كذبه، وعلى الثاني: فهيي ظاهرة في حجية الخبر الذي لم 

يعلم كذبه بل يمكن ان يقال: بانها ظاهرة في حجية ما ظن أ و اطمأ ن بصدوره، 

نما حكم بالتساقط في هذه الحال ل نه يعلم بأ ن أ حدهما ويكفي عدم العلم ب كذبه، واإ

ليس سبباً لحدوث مصلحة أ و مفسدة، أ ي أ ن أ حدهما ليس بحجة بلا تعيين وكونه 

 مرددأ  بينهما وعليه فكل منهما ل يكون حجة.

 

علق في العناية: بأن الخبر المعلوم كذبه اجمالًا مما له واقع معين ( 8)

رفه اثباتاً ومجرد تعلق العلم الإجمالي بكذب احدهما باق تعيين ثبوتاً نحن لا نع

ولا عنوان مثل عنوان الخبر السابق صدوراً أو الخبر الاقحق صدوراً أو الخبر 

لزرارة بن لطيفة عند اشتباهه بخبر زرارة بن أعين ونحو ذلك من العناوين 

كذلك كذب المخصوصة لا يكاد يخرجه عن اليقين الثبوتي بل يكفي اليقين 

 أحدهما واقعاً وصد  الآخر لباً.

وبالجملة المعلوم بالإجمال )سواءً كان في بدو الأمر( معلوماً بالتفصيل ثم 

لرأ عليه الإجمال بعداً )كما إذا علم( ان هذا الإناء بعينه هو النجس دون الآخر 

 ثم أشتبه أحدهما بالآخر فقد أنقلب العلم التفصيلي الى الإجمالي.



 (139).........................................عشر الثالثالجزء   

ان  من الأول( معلوماً بالإجمال بعنوان مخصوص )كما إذا علم( )أو كان

الاناء المكشوف قد تنجس بوقوع قطرة فيه من الدم دون المغطى ولكنه اشتبه 

 المكشوف بالمغطى قبل العلم.

)أو كان من الأول( معلوماً بالإجمال باق عنوان مخصوص )كما إذا علم( 

اته النجاسة )هو مما له واقع معين( ان أحد الاناءين قد تنجس اجمالًا بماقق

ثبوتاً في جميع الصور نحن لا نعرفه اثباتاً ولا بشخصه في الظاهر بل العلم 

المتعلق بذلك المعلوم أيضاً مما له واقع معين يتبع المعلوم بالإجمال نحن لا نعرف 

 مولنه ولا نعلم مقره اثباتاً.

ن المعلوم بالإجمال وهو ثم قال: )إن الظاهر( لا توجد ثمرة عملية في كو

الخبر المعلوم كذبه مما لا واقع له معين ثبوتاً كما أفاده المصنف أو مما له واقع 

معين ثبوتاً نحن لا نعلمه اثباتاً كما حققناه فان مجرد الإجمال وعدم اليقين في 

مقام الإثبات مما يكفي في سقوط المتعارضين ولو في الجملة بالمعنى المتقدم 

 فثمرة النزاع بيننا وبين المصنف علمية لا عملية فتأمل جيداً.)وعليه( 

ثم استدرك بياناً لكاقم المصنف )واحتمال كون كل منهما كاذباً( أنه على 

تقدير احتمال كذب الآخر ومطابقة الاحتمال مع الواقع لا يكاد يكون الخبر 

باً غير صاد  المعلوم كذبه مما له واقع معين ثبوتاً بعد فرض كون المجموع كاذ

فان المعلوم بالاجمال الذي قد ادعينا ان له واقع معين ثبوتاً إنما يكون إذا علم 



 (140........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

بكذب احدهما دون الآخر بأن علم أن أحدهما كاذب والآخر ليس بكاذب لا مع 

 1احتمال كذب الآخر ومطابقة الاحتمال مع الواقع ثبوتاً وهذا واضح ظاهر.

 ولنا بعض التعليقات:

ول: أنه يمكن ان يقال بظهور الثمرة العملية بناء على مختار التعليق الأ

العراقي من تعلق العلم الإجمالي بالفرد، فأن كان له واقع معين ثبوتاً لا نعرفه 

اثباتاً كان العلم الإجمالي موجوداً وأثره بحسب مورده واضحاً، وإن لم يكن 

 ي موجوداً.للفرد المعلوم كذبه تعين ثبوتاً لم يكن العلم الإجمال

التعليق الثاني: أنه إذا فرض المجموع كاذباً كان لعنوان المجموع تعين 

ثبوتاً واثباتاً، وان كان لعنوان المجموع المقصود به ان كل واحد منهما يكون 

كاذباً لكذب الأول ومطابقة احتمال كذب الثاني للواقع كان كل واحد منهما 

تاً بما يكفي الاشارة إليه ان هذا هو من لابق متعيناً واقعاً في نفسه لا نعرفه اثبا

 احتمال كذبه الواقع أو هو معلوم الكذب، واما التعين الواقعي فهو متعين.

نعم لو كان قد قصد أن أحدهما ضمن المجموع غير متعين واقعاً فهو 

 صحيح.

                                                           
  25-24ص 6( العناية ج1



 (141).........................................عشر الثالثالجزء   

 من واحد كل في للحجية المقتضي كان لو قوله )قده(: ))وأما

 كانا إذا فيما الواجبين؛ تزاحم من بينهما ارضالتع لكان المتعارضين

 مؤدى كان إذا فيما لا المتناقضين، لزوم أو الضدين وجوب إلى مؤديين

 ضرورة الآخر؛ يزاحم لا -حينئذ - فإنه إلزامي، غير حكما أحدهما

 الاقتضاء. فيه ما به يزاحم أن فيه اقتضاء لا ما صلاحية عدم

 عن يكون أن الالزامي الغير يلدل اعتبار قضية بأن يقال: أن إلا

 بغير فعلا ويحكم الالزامي، يقتضي ما -حينئذ– به فيزاحم اقتضاء،

 علة عدم لكفاية الالزامي؛ الغير يقتضي ما بمقتضاه يزاحم ولا الالزامي،

 .بغيره الحكم في الالزامي

 قضية كان لو مطلقا التزاحم باب من التعارض باب يكون نعم

 مجرد لا الاحكام، من إليه يؤدي بما والالتزام بناءال لزوم هو الاعتبار

- الواجبين تزاحم من وكونهما به، الالتزام لزوم بلا وفقه على العمل

 موضوع في بحكمين الالتزام إمكان عدم ضرورة كان صحيحاً؛ وإن -حينئذ

 الموافقة على -عقلًا ولا نقلًا- دليل لا أنه إلا الاحكام، من واحد

 .تحقيقه مر كما الظاهرية، عن فضلًا الواقعية، كامللأح الالتزامية

 هو -التزاحم باب من كان فيما السببية على بناء- التعارض وحكم

-الجملة  في محتملها أو الاهمية معلوم أحدهما لم يكن لو التخيير



 (142........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 باب من يكن لم وفيما فالتعيين، وإلا -الضد مسألة في فصلناه حسبما

 لما عليه، والعمل بأخذه بأس فلا وإلا زامي،الال لغير مقتضياً التزاحم

 .فافهم(( آنفا، -وجهة من- إليه أشرنا

 

 –وأ ما لو كان المقتضي لجعل ال مارة سبباً لقيام مصلحة في مؤداها مطلقاً 

ذا كانا مؤديين  –أ ي ولو علم بكذبها  لكان التعارض بينهما من تزاحم الواجبين، فيما اإ

كما لو دلت ال ولى على وجوب شيء  (9)تناقضينالى وجوب الضدين أ و لزوم الم 

وال خرى على وجوب ضده أ و حرمته، حيث يعدم ال هم منهما ومع التساوي 

 يتخير.

واما لو دلت أ حدى الامارتين على الاباحة ودلت ال خرى على الوجوب 

فلا يكون من ثمة تزاحم بينهما ويقدم الوجوب على الاباحة ل نها ل اقتضاء فيها بينما 

 الوجوب فيه اقتضاء، ومن الواضح ان ما ل اقتضاء فيه ل يزاحم ما فيه اقتضاء.

ولكن قد يقال، أ نه بناء على الس ببية فقد تكون الاباحة اقتضائية أ يضاً 

كالوجوب ل ن فيها مصلحة كما في الوجوب مصلحة، وحينئذٍ يصير كل من 

لباحة ل بالوجوب ل نه الاباحة والوجوب اقتضائياً، ومعه يحصل التزاحم ويحكم با

يكفي في الحكم بالباحة عدم تمامية علة الوجوب لفرض ان علته معارضة بالباحة 

نعم يكون المورد من  –الاباحة  –فهيي غير كافية لتمنع من الحكم الغير الالزامي 

باب التعارض من باب التزاحم مطلقاً بناء على وجوب الموافقة الالتزامية، وانه 

ليه من ال حكام، وعليه يحصل  مس تفاد من مؤدى ال مارة ل مجرد العمل بما تؤدي اإ

التزاحم بين المتعارضين حتى بناءً على مسلك الطريقية وذلك واضح ل نه ل يمكن 



 (143).........................................عشر الثالثالجزء   

أ و  –مثلًا  –الالتزام بحكمين متعارضين كالوجوب والحرمة الثابتين لصلاة الجعة 

 وجوب الظهر ووجوب الجعة ليوم الجعة.

ل  أ نه تقدم بان الموافقة الالتزامية للاحكام الواقعية غير واجبة فضلًا عن اإ

الموافقة الالتزامية للاحكام الظاهرية كما هو الحال في المقام فأ ن مؤدى كل أ مارة 

ذ ل دليل عليها  حكم ظاهري يحتمل مطابقة الحكم الواقعي ويحتمل عدم مطابقته، اإ

 .(10)من النقل ول من العقل

د تقدم فيما س بق أ نه في صورة حصول التزاحم بين المتعارضين كما ثم أ نه ق

ذا كان أ حدهما دالً على الوجوب والآخر على الحرمة فنطبق احكام التزاحم من  اإ

ذا لم  تقديم معلوم ال همية أ و محتملها والا كانا متساويين حيث يتخير بينهما، واما اإ

ذا كان أ حدهما دالً على الوجوب والآخر على  يكن المتعارضان متزاحمين، كما اإ

الاباحة، فقلنا يقدم الوجوب الا بناء على كون الاباحة اقتضائية فيجوز على 

الوجوب حس بما فصلناه في مسأ لة الضد، ولكن المصنف لم يشر هناك لهذه 

 المسأ لة.

ن المصنف قد أ مر بالفهم  .(11)ثم اإ

 

نهما من باب بين صاحب العناية ان قوله )قده( لكان التعارض بي (9)

التزاحم ...الخ، كما انهما إذا اديا الى حرمة ضدين لا ثالث لهما أو حرمة 

المتناقضين فيكون التعارض من تزاحم المحرمين وإذا أدى أحدهما الى وجوب 

شيء والآخر الى حرمته فيكون المجمع من باب التزاحم كالمجمع من باب 

مع فيه الأمر والنهي بعنوان واحد الاجتماع بعينه غير أن المجمع ها هنا قد اجت

وهناك بعنوانين بينهما عموم من وجه، )ومن هنا( يظهر ان الأولى ان يقول لكان 



 (144........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

التعارض بينهما من تزاحم الدليلين ليشمل هذه الصور كلها لا من تزاحم 

 1الواجبين ليختص بالصورتين المذكورتين في المتن فقط كما لا يخفى.

حمان كدليلين بل يتزاحمان كمدلولين وهذا واضح، أقول: الدلياقن لا يتزا

وما ذكره صاحب الكفاية هو للإشارة الى تزاحم المدلولين لا الدليلين، مع امكان 

القول بان الدليلين لو كان بينهما عموم من وجه فهما غير داخلين في باب 

 التعارض بل في باب التزاحم وان التقيا في المجمع، والأمر سهل.

صاحب العناية الى وجوب الموافقة الالتزامية على ما اشار  ذهب (10)

اليه في مبحث القطع الأمر الخامس في وجوب الالتزام بالأحكام الشرعية الالهية 

التي جاء بها النبي )صلى الله عليه وآله( مع قطع النظر عن موافقتها عماًق 

د من الاحكام على نحو لا يكاد يكون المؤمن مؤمناً إذا لم يلتزم بحكم واح

الالهية بعد حصول العلم له واليقين به فضاًق عما إذا لم يلتزم بشيء منها 

)والظاهر( أنه لا فر  في الحكم الشرعي الالهي بين كونه واقعياً أو ظاهرياً في 

وجوب الالتزام به والانقياد والتسليم له بعد العلم واليقين به وانه حكم مجعول 

 2من قبل الشارع.

 مبحث تصوير الموافقة الالتزامية ما ينفع في الحال وان الموافقة أقول: في

الالتزامية ليس شيئاً مغايراً للموافقة عماًق غاية ما هناك ان المطلوب هو الالتزام 

 فان بقي جوانحياً فهو التزامي وان سُري عماًق فهو موافقة امتثالية، فراجع.

                                                           
  28ص 6( العناية ج1

   30ص 6( العناية ج2



 (145).........................................عشر الثالثالجزء   

 تفسير الفهم (11)

لعله لاقشارة الى ان الحكم الغير الزامي اما يكون  اما مما ذكره في العناية:

هو عن ضعف في الاقتضاء كما في الاستحباب والكراهة أو عن عدم الاقتضاء من 

أصله كما في الاباحة الشرعية )وعليه( فاق يمكن الأخذ بغير الالزامي في قبال 

 الالزامي.

اً على وفيه: قد يكون في غير الالزامي اقتضاء في جعله يكون مقدم

 الالزامي كما في موارد التسهيل على عموم المكلفين.

 الا ان هذا الجواب يرجع الى الاستدراك الذي ذكره المصنف.

واما ان ما ذكره من علة تقديم غير الالزامي على الالزامي من عدم كفاية 

عدم العلة لاقلزامي في الحكم بغيره، غير تام، إذ ذلك لا يبرر تقديم غير 

 عليه بقدر ما يبرر عدم تقديمه لعدم كفاية علته واحدهما غير الآخر. الالزامي

وبعبارة أنه يرفع مزية تقديم الالزامي لا يوجب مزية لغير الالزامي 

 ليُقدم.

واما ان يكون لما اشار اليه المشكيني، من ان العلة المذكورة اجنبية عنه؛ 

ية علته لا لعدم تمامية إذ لو فرض تأثير مقتضي غير الزامي يكون ثبوته لتمام

 1علة الالزام.

وفيه ما مر من ان عدم تمامية علة الالزامي هو لمانع من غير الالزامي، 

وهذا لا يعني تمامية علته، إذ كما يمنع هو تمامية علة الالزامي كذلك العكس 

                                                           
  150ص 5الكفاية ج –( 797( المشكيني تعليقة )1



 (146........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

، ولعل هناك -أي غير الالزامي  –صحيح بان الالزامي يمنع تمامية علته 

 سير، نكتفي بما ذكرنا.وجوه أُخر للتف



 (147).........................................عشر الثالثالجزء   

 لا الامارات، تعارض في القاعدة قضية هو قوله )قده(: ))هذا

 ما قضية هو كما كليهما، في أو المتعارضين أحد في بالتصرف بينها الجمع

 دليل لا إذ الطرح(( من أولى أمكن مهما الجمع أن ))من قيل: مما ى يتراء

 قرينة أحدهما أو موعالمج كان مما العرف عليه يساعد لا فيما عليه

 الصور في عرفته كما فيهما، أو بعينه أحدهما في التصرف على عرفية

 الامارتين؛ أو للامارة طرحاً -أيضاً - كذلك الجمع في أن مع السابقة،

 أن عرفت وقد معه، كليهما أو أحدهما في الظهور أصالة سقوط ضرورة

 كانا إذا السندين فيو قطعيين، سنداهما كان فيما الظهورين بين التعارض

 في المتعارضين سقوط هو إنما التعارض قضية أن عرفت وقد ظنيين،

 بما الحجية على بقاؤهما لا الحكمين، من إليه يؤديان ما كل خصوص

 دليل بلا كذلك عليها سنديهما بقاء أو أحدهما، في أو فيهما يتصرف

 الجمع مكانإ من المراد يكون أن يبعد فلا نقل، أو عقل من عليه يساعد

 -حينئذٍ- لزومه مع أولى بأنه الحكم ينافيه ولا عرفاً، إمكانه هو

 إشكال لا وعليه الارحام، أولي في الاولوية قبيل من أولويّته فإن وتعيّنه،

 .كلام(( ولا فيه

 

 

 



 (148........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 القضية المشهورة

 الجع مهما أ مكن أ ولى من الطرح

في المتعارضين هو تقدم ان المختار عند المصنف هو ان مقتضى القاعدة 

التساقط ولكن البعض ذهب أ نه ل يجوز طرح كلا الدليلين المتعارضين بل ل بد 

من الجع بينهما مهما أ مكن استناداً الى أ ن ال صل في كل دليل هو الإعمال بمقتضى 

عموم أ دلة الاعتبار ومن هنا فان الجع مهما امكن اما بالترمف في احدهما أ و في 

 من الطرح.كليهما هو أ ولى 

 وقد أ ورد عليها المصنف عدة أ مور:

ذا لم يساعد عليه فهم العرف من دون  ال مر ال ول: ان الجع بين الدليلين اإ

ان يكون احدهما نصاً أ و أ ظهر ليكون قرينة عرفية على المراد من الآخر، وانما كان 

 جمعاً تبرعياً فهو مما ل دليل عليه ل عقلًا ول نقلًا.

: ان ما ذكر من ان الجع بين الدليلين بالترمف في احدهما أ و ال مر الثاني

في كليهما أ ولى من الطرح مردود بأ ن الجع المذكور لزمه طرحهما أ يضاً ل ن كًلا من 

الدليلين ظاهر في معنى معين، والترمف في كليهما بنحو يوجب الجع بينهما يكون 

هما يوجب طرح الظهور مس تلزماً لطرح الظهور في كليهما والترمف في احد

 (12)فيه.

ذا كانا قطعيين من جهة الس ند  ال مر الثالث: ان الدليلين المتعارضين اإ

فالتعارض ثابت بين الظهورين ومع ثبوته فلا بد من المصير الى التساقط كما تقدم 

في أ ول هذا الفصل ل بقائهما على الحجية مع الترمف في أ حدهما أ و في كليهما، وأ ما 

ظنيين من حيث الس ند فلا بد من تساقطهما ايضاً كما تقدم في أ ول هذا لو كانا 

 الفصل ايضاً ل بقائهما على الحجية مع الترمف في كليهما أ و في أ حدهما.



 (149).........................................عشر الثالثالجزء   

وعلى هذا فالقاعدة المذكورة من أ ن الجع مهما امكن أ ولى من الطرح باطلة 

 الا ان يراد من الجع هو الجع الذي يساعد عليه العرف.

يقال: انه اذا كان المراد من الجع هو الجع العرفي فيكون الجع لزماً ل أ نه  ل

 أ ولى من الطرح؟

فأ نه يقال: يمكن ان يكون المراد من ال ولوية هو اللزوم نظير ال ولوية ل ولي 

 الارحام في قوله تعالى ))أ ولو الارحام بعضهم أ ولى ببعض في كتاب الله(( الآية.

 

ناية بعد ذكره دليل المحقق القمي )قده( على هذه قال في الع (12)

القاعدة واعتراض العاقمة الانصاري )الأقوى( من الكل في ابطال العمل بظاهر 

القضية المشهورة هو ان يقال: ان العمل بظاهرها مما يوجب سد باب التعارض 

اً وترك العمل بالأخبار العاقجية الآمرة بعضها بالترجيح وبعضها بالتخيير رأس

فيما لم يمكن الجمع بينهما بوجه من الوجوه أصاًق كما في النصين المتعارضين 

 1وهو شاذ ونادر جداً.

 بل هو أضعف الوجوه:

أولًا: لأن القاعدة المشهورة مداها امكان الجمع لا مطلق الجمع وان كل 

دليلين ينبغي ان يجمع بينهما، بل خصوص ما أمكن الجمع، وما لا يمكن 

 عارضهما على حاله ومعه سيرجع للأخبار العاقجية.يبقى على ت

ثانياً: ان اخبار العاقج انما وردت من قبل الشارع لعاقج ما يمكن أن 

يظهر منه التعارض، لأن مذا  الشارع وضع العاقجيات لكل شيء ممكن لروه 

                                                           
  33ص 6( العناية ج1



 (150........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

إلا ان هذا لا يستلزم وجوب العمل بها فيما لو تمكن المعالج من التخلص من 

 لمتراءي.التعارض ا

وعليه فعدم العمل بها لا يعني تركها بقدر ما يعني عدم الحاجة إليها 

ويمكن تشبيه الحال بزواج المتعة الموضوع كعاقج لمواجهة ارتكاب الشخص للزنا 

بفعل ضغط الحاجة الجنسية الا انه لا يعني ضرورة ارتكابها ولو لم يحتج 

 الانسان اليها.



 (151).........................................عشر الثالثالجزء   

 قوله )قده(: ))فصل

 هو إنما الامارات، بين التعارض قضية من ذكر ما نأ يخفى لا

 سقوط عدم على الاجماع يدّعى فربما وإلا تعارضها، في القاعدة بملاحظة

 الاخبار، من واحد غير كلمة عليه اتفقت كما الاخبار، في المتعارضين كلا

 التخيير أو التعيين على حجة لم تنهض إذا فيما اللازم أن يخفى ولا

 أو تخييرا بحجيته للقطع منهما؛ الراجح على قتصارالا هو بينهما

 لم ما حجية عدم والاصل بحجيته، القطع لعدم الآخر؛ بخلاف تعيينا،

 خصوص حجية على -أيضاً-الاجماع  ادعّي ربما بل بحجيته، يقطع

 :طوائف على وهي الاخبار، أحسنها أخر بوجوه عليه الراجح، واستدل

 الجهم، بن كخبر الحسن الاطلاق، على التخيير على دل ما: منها

 ثقة وكلاهما الرجلان يجيئنا: قلت)): السلام( )عليه الرضا عن

 عليك فموسع يعلم لم فإذا: قال الحق، أيهما يعلم ولا مختلفين بحديثين

 .((أخذت بأيهما

 ))إذا :السلام( )عليه عبدالله أبي عن المغيرة، بن الحارث وخبر

 القائم ترى حتى عليك فموسع ثقة، وكلهم الحديث أصحابك من سمعت

 .((عليه فترد



 (152........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 السلام(: )عليه الحسن أبي إلى محمد بن عبدالله ومكاتبة

 ركعتي في السلام( )عليه عبدالله أبي عن رواياتهم في أصحابنا اختلف))

 في إلا تصلِّها لا: بعضهم وروى المحمل، في صل: بعضهم فروى الفجر،

 .(عملت بأية عليك سع)مو: السلام عليه فوقّع الارض،

 )في قال: أن ..إلى  السلام( )عليه الحجة إلى الحميري ومكاتبة

 أخذت وبأيِّهما) السلام(: )عليه قال أن إلى...حديثان ذلك عن الجواب

 .الاطلاقات من ذلك غير إلى( صوابا كان التسليم باب من

 .مطلقاً التوقف على دل ما: ومنها

 .منها طالحائ هو ما على دل ما: ومنها

 ومرجحات مخصوصة بمزايا الترجيح على دل ما: ومنها

 والاعدلية، والسنة، الكتاب وموافقة القوم مخالفة من منصوصة،

 في اختلافها على والشهرة والاوثقية، والاورعية، والافقهية والاصدقية،

 .بينها الترتيب وفي بعضها على الاقتصار

 .الانظار اختلفت الاخبار اختلاف ولاجل

 إطلاقات بأخباره مقيِّدين بها، الترجيح أوجب من منهمف

 إلى منها تعدى ومن بها، الترجيح على اقتصر من بين وهم التخيير،



 (153).........................................عشر الثالثالجزء   

 شيخنا إليه صار كما وأقربيته، المزية ذي لاقوائية الموجبة المزايا سائر

 .غيره(( من يظهر ربما كما للظن، المفيدة مقامه( أو الله )أعلى العلامة

 

 فصل

 ان مقتضى القاعدة الثانوية في التعارضبي

تقدم ان مقتضى القاعدة الاولية في التعارض هو تساقط الخبرين المتعارضين 

الا ان الاخبار الكثيرة دلت وكذا الاجماع على عدم جواز طرح كلا الخبرين 

 المتعارضين بل ل بد من العمل باحدهما ل محالة اما تعييناً أ و تخييراً.

ه لم تنهض حجة على التعيين أ و التخيير بمعنى العجز عن الجع فاذا فرض ان

بين الاخبار العلاجية ولم يس تفاد منها وجوب الترجيح في الخبرين المتعارضين 

وذلك بتقييد اطلاقات التخيير باخبار الترجيح أ و يس تفاد منها التخيير وذلك 

 من مجموع ال خبار بحمل اخبار الترجيح على الاس تحباب أ و غيره، ولكننا اس تفدنا

العلاجية عدم سقوط المتعارضين على نحو الإجمال فهل الاصل بمقتضى العمل 

بالراجح أ و يقتضي جواز العمل بالمرجوح وطرح الراجح، مقتضى ال صل هو وجوب 

العمل بالخبر الراجح ل جواز العمل على طبق الخبر المرجوح، والوجه في ال خذ 

اً وعلى كل حال أ ي سواءً أ كان الحكم هو التخيير أ و بالخبر الراجح ل نه حجة جزم

هو الترجيح لدوران ال مر بين التعيين والتخيير فيجب فيه الاحتياط بالقتصار 

على المتيقن دون المشكوك وذلك للقطع بحجية الراجح اما تعييناً واما تخييراً والشك 

 (13)يته.في حجية المرجوح ولو تخييراً وال صل عدم حجية ما شك في حج 

بل ربما يدع. الاجماع على حجية خصوص الراجح وكذلك ال خبار على 

 ذلك، وقد اس تدل للترجيح بوجوه أ حس نها ال خبار وهي على طوائف أ ربع:



 (154........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

الطائفة ال ولى: ما دل على التخيير مطلقاً سواءً وجد المرجح أ و لم يوجد، 

 وقد ذكرها المصنف في المتن.

التوقف، ولم يذكر المصنف منها شيئاً، أ حدهما ما  الطائفة الثانية: ما دل على

رواه سماعة عن ابي عبد الله )عليه السلام( قال: سأ لته عن رجل اختلف عليه 

رجلان من أ هل دينه في أ مر كلاهما يرويه أ حدهما يأ مره بأ خذه والآخر ينهاه عنه 

 كيف يصنع؟ قال: يرجئه حتى يلق. من خفبره فهو في سعة حتى يلقاه.

يهما: ما رواه في الوسائل مس نداً الى سماعة بن مهران عن ابي عبد الله وثان

)عليه السلام(: قلت: يرد علينا حديثان واحد يأ مرنا بال خذ به والآخر ينهانا عنه 

قال: ل تعمل بواحد منهما حتى تلق. صاحبك فتسأ له، قلت ل بد أ ن نعمل بواحد 

 منهما قال خذ بما فيه خلاف العامة.

ة الثالثة: ما دل على ال خذ بالموافق للاحتياط ولم يذكر المصنف الطائف

ل رواية  بعضاً منها وليس في ال خبار العلاجية ما يدل على ال خذ بالحتياط اإ

 واحدة وهي مرفوعة زرارة الآتية.

الطائفة الرابعة: ما دل على ال خذ بالمرجحات المخصوصة والمزايا المنصوصة 

افقة الكتاب والس نة، والاعدلية والاصدقية والافقهية من مخالفة العامة، ومو 

والاروعية والاوثقية والشهرة على اختلاف الاخبار في الاقتصار على بعضها 

 وفي الترتيب فيما بينها.

ول جل هذا الاختلاف اختلفت الآراء فذهب البعض الى لزوم اعمال 

ن د لت على التخيير الا المرجحات ول يجوز التخيير، وقال ان اخبار التخيير واإ

انها مطلقة من حيث وجود المرجح وعدمه فتقيد بصورة فقدان المرجح وأ نه يجوز 

ذا لم يكن هناك مرجح، واختلفوا اصحاب هذا القول بالقتصار على  التخيير اإ

المرجحات المنصوصة أ و يتُعدى الى غيرها أ ي الى كل مرجح ذي مزية، ثم على 



 (155).........................................عشر الثالثالجزء   

فهل يتعدى الى كل مزية موجبة لقوائية ذي تقدير التعدي الى كل ذي مزية 

المزية وان لم تكن موجبة للظن الفعلي بل كانت موجبة للظن النوعي فقط أ و أ نه 

يتعدى الى كل ما يوجب الظن الشخصي فقط، والاول الى كل مزية هو مختار 

 الش يخ الانصاري )قده(، والى ما يوجب الظن هو مختار غيره.

 

 ( أنه أورد بعض الاسالين على المصنف.ذكر المشكيني )ره (13)

بأن المفروض حجية كاق الخبرين شأناً؛ لفرض الالاق  في دليل الاعتبار 

وإلا كان هو التساقط المطلق، وانما الشك في الحجية الفعلية، وهي مسببة عن 

مانعية المزية الموجودة في الراجح فتجري اصالة عدمها، فيثبت التخيير، نعم لو 

لكان  –تخييراً بينه وبين شيء مقطوع الحجية  –حجية شيء  شك في اصل

 القاعدة هو التعيين.

: ان الاصل المذكور ان كان هو الاستصحاب فأنه لا بد في ويرد عليه

جريانه من مجعولية المستصحب، وهي مفقودة؛ إذ معنى جعل حجية ذي 

حجية الآخر المزية معيناً ان الشارع جعله حجة، لا أنه جعل مزيته مانعة عن 

 فعاًق.

والكاقم بعينه إذا كان غرضه من الأصل هو حديث الرفع فالكاقم هو 

الكاقم نعم يمكن ان يقال: ان المفروض حجية كاق الخبرين ذاتاً، وانما الشك في 

الحجية الفعلية، ولكن المانع عن وصولها الى تلك المرتبة هو العلم الإجمالي، 

النسبة الى الطرفين، وإلا لم يكن مانعاً مطلقاً وهو لو كان مانعاً فليكن كذلك ب



 (156........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

كما قرر في الشبهة المحصورة، وحينئذٍ إذا علم عدم مانعيته بالنسبة الى الراجح 

 ببركة دليل العاقج المجمل، فاق يمكن مانعيته بالنسبة الى الآخر أيضاً.

 : ان لازمه حجية كليهما تعييناً كما هو مفاد أدلة الاعتبار وهولا يقال

 مخالف لاقجماع، مع أنه غير ممكن غالباً.

: إذ ان الاجماع مانع عن ذلك، واما عدم الامكان فيما لم يكن فأنه يقال

 فهو منتج للحجية التخييرية، لا نفي حجية المرجوح.

 ولكن الحق خاقفه.

بيانه: ان العلم الاجمالي علة تامة فيما جعل حجة لريقاً الى الواقع؛ 

دم مانعيته شرعاً نظير سائر المستقاقت العقلية، وحينئذٍ بحيث لا يمكن جعل ع

وجود صاقح  -حينئذٍ–إذا دلّ دليل العاقج على حجية أحد لرفيه يستكشف 

–آخر في البين .. في المتعلق في مقام التعارض، وحيث علم ذلك في ذي المزية 

لعلم فاق جرم يتعين للحجية، فاق يقاس المقام بمسألة مانعية ا -دون المجموع

الاجمالي في باب التكاليف، في أنه إذا سقط عن التأثير في أحد الطرفين فليسقط 

 1في الآخر أيضاً.

أصل الدليل: عدم الشك في مانعية المزية الموجودة، لفرض  ويلاحظ على

أنه بعد كون الحجية الفعلية مع ذي المزية لازمه ان يكون مانعاً عن الحجية 

انعية مشكوكة ليجري الأصل لنفيها، كي يثبت الفعلية للمرجوح، لا أن الم

                                                           
  قيق الخفاجيتح – 166ص 5الكفاية ج –( 808( تعليقة المشكيني )1



 (157).........................................عشر الثالثالجزء   

التخيير، إذ كونها مشكوكة ان المزية مشكوكة في ذيها فاق تكون الحجية له 

 فعلية بل تبقى على الشأنية، كما هو الحال في المرجوح.

ومنه يظهر ما في جواب المشكيني )ره(، إذ لازم كون الحجية لذي المزية 

 وح باق حاجة الى جعل مزية مانعة شرعاً.هو انها مانعة عن حجية المرج

واما ما ذكره المشكيني )ره( في الاستدراك، نعم يمكن ان يقال ... الخ، 

ان عدم مانعيته للراجح غير تامة لفرض انه لا وجه للرجوع الى الأخبار الدالة 

على لزوم الأخذ بالراجح لفرض تعارضهما مع اخبار التخيير وعدم نهوض 

 .حجة على أحدهما



 (158........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 المنصوصة للمزايا خبر أجمع إن: يقال أن قوله )قده(: ))فالتحقيق

 المرفوعة سند وضعف اختلافهما مع المقبولة والمرفوعة، هو الاخبار في

 عن يخلو لا الفتوى مقام في الترجيح وجوب على بهما والاحتجاج جداً،

 لرفع الحكومة بمورد بها الترجيح اختصاص احتمال لقوة إشكال؛

 إلى منه للتعدّي معه وجه ولا موردهما، هو كما الخصومة وفصل عةالمناز

 .يخفى لا كما غيره،

 الخصومة رفع أن ملاحظة مع المناط، تنقيح لدعوى وجه ولا

 من إليه استندا ما وتعارض الحكمين، تعارض صورة في بالحكومة

 بإرجاء -السلام عليه- أمر ولذا بالترجيح إلا يكون يكاد لا الروايتين

 المزايا، من ذكر فيما صورة تساويهما في -السلام عليه- لقائه إلى لواقعةا

 يوجب لا -أيضاً– لمقامها الترجيح مناسبة ومجرد الفتوى، مقام بخلاف

 .يخفى لا كما الحكومة، مورد غير في ولو مطلقاً وجوبه في الرواية ظهور

 مجال فلا المقامين، كلا في الترجيح في ظهورهما عن إلا أبيت وإن

 الامام لقاء من يتمكن لا مما- زماننا مثل في التخيير إطلاقات لتقييد

 دلالة؛ المقبولة وقصور سنداً المرفوعة لقصور بهما، -السلام عليه

 إلى أرجع ما ولذا -السلام عليه- لقائه من التمكن بزمان لاختصاصها

 اممق في الواردة الاطلاقات تقييد أن مع الترجيح، فقد بعد التخيير



 (159).........................................عشر الثالثالجزء   

 متعادلين كونهما عن استفصال بلا - المتعارضين حكم سؤال عن الجواب

 لو بحيث قطعاً؛ بعيد - جداً متساويين كونهما ندرة مع متفاضلين، أو

 ما على أو عليه حملها لوجب الاختصاص، ذاك في المقبولة ظهور يكن لم

 الاصحاب، بعض فعله كما الاستحباب، على الحمل من ينافيها لا

 .الاخبار من الترجيح على دل ما بين الكثير الاختلاف به ويشهد

 أخباره((. سائر حال انقدح قد ومنه

 

التحقيق في المقام: ان يقال بأ ن ال خبار الدالة على الترجيح وان كانت 

عديدة الا ان المجمع منها للمرجحات هما روايتان، مرفوعة زرارة ومقبولة ابن 

ذ ا ورد حديثان متعارضان فيؤخذ بالمشهور، وان حنظلة، ومضمون المرفوعة انه اإ

آخر ما ذكره الإمام )عليه  كانا متساويين في الشهرة، فيؤخذ بالعدل والاوثق الى أ

ذا كان هناك شخصان جعلا  السلام( من المرجحات، واما المقبولة فمضمونها أ نه اإ

لاف ناظرين من قبل الميت فيما تركه واختلف الناظران فيما بينهما بسبب اخت

ليهما كل واحد منهما فقال )عليه السلام(: يؤخذ بالعدل  الرواية التي استند اإ

والافقه والاصدق وان كانا متساويين في ذلك فيؤخذ بقول من كانت الرواية 

التي استند اليها مشهورة، او مخالفة للعامة وموافقة للكتاب، ثم ذكر أ نه مع 

مام )عليه السلام(، وهاتان الروايتان التساوي في ذلك أ يضاً يتوقف حتى لقاء الإ 

 ل يمكن الاستناد اليهما وبالتالي تقييد أ خبار التخيير بهما وذلك ل مور:

ال مر ال ول: انهما مختلفان فيما بينهما في عدد المرجحات وفي ترتيبها وذلك 

 يوجب القدح بهما.



 (160........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ن ال مر الثاني: ضعف س ند المرفوعة جداً ل ن العلامة هو من رواها ع

 زرارة مع جهالة الس ند بين العلامة وزرارة.

ال مر الثالث: ان مورد المقبولة هو الحكومة وفصل الخصومة بين المتنازعين 

 فيحتمل ان يكون الترجيح بالمرجحات المذكورة فيها مختصاً بصورة الخصومة.

ن كان ذكر أ ولً المرجحات ل حد ل يقال : ان الإمام )عليه السلام( واإ

ل أ نه بعد ذلك نظر الحاكمين  على الآخر فقال: يؤخذ بأ عدلهما واوثقهما ونحو ذلك اإ

 الى الروايتين اللتين استند اليهما الحاكمين وصار بصدد الترجيح بين الروايات.

ن صار بصدد الترجيح بين الروايتين فأ نه يقال ن الإمام )عليه السلام( واإ : اإ

ل أ نه من المحتمل قويًا ان تكون المرجحات ا لتي ذكرها للروايات هي مرجحات اإ

ذا  ليهما في مقام حل المنازعة والخصومة دون ما اإ ذا أ ريد الاستناد اإ للروايتين فيما اإ

ليهما في مقام الافتاء.  أ ريد الاستناد اإ

 : عدم الفرق بين الموردين بعد تنقيح المناط والغاء الخصوصية.ل يقال

ذ لعله في باب الافأ نه يقال فتاء يكون الحكم هو التخيير : ان الفرق موجود اإ

ل الترجيح واما في باب الخصومة وحلها فلا يمكن ان يكون الحكم هو التخيير ل ن 

ذ كل حاكم يأ خذ بالخبر الذي في صالحه فتبق. الخصومة على حالها،  حلها ل يتم به اإ

 فلا بد أ ن يكون الحكم فيها هو الترجيح حرماً.

 ذكورة في المقبولة يناسب باب الافتاء.: أ ن الترجيح بالمرجحات المل يقال

ذا لم فأ نه يقال : ان مجرد المناس بة ل يكفي في التعميم لباب الافتاء أ يضاً اإ

 مس تظهراً. –التعميم  –يكن 

ال مر الرابع: لو سلم عدم اختصاص المقبولة بباب الحكومة ورفع الخصومة 

ل أ نه مع ذلك ل يمكن تقييد اطلاقات التخيير بالمقبو لة أ و المرفوعة باعتبار ضعف اإ

س ند المرفوعة، واما المقبولة فباعتبار اختصاصها بزمن الحضور وامكان ملاقاة 



 (161).........................................عشر الثالثالجزء   

الإمام )عليه السلام( ول تشمل زمن الغيبة بقرينة قوله )عليه السلام( في ذيل 

رجئه حتى تلق. امامك(( فلو أ مكن للمقبولة أ ن تقيد اطلاقات  المقبولة ))واإ

 (14)يدها بلحاظ عرم النص، دون عرم الغيبة.التخيير فهيي تف 

ال مر الخامس: ان الإمام )عليه السلام( حينما أ جاب عن حكم المتعارضين 

بالتخيير مثل قوله )عليه السلام(: فموسع عليك بايهما أ خذت، أ و موسع عليك بأ ية 

عملت، أ و بايهما أ خذت من باب التسليم كان صوابًا أ و غيرها، حكم من دون 

ال عن كون المتعارضين متعادلين، وأ نه هل يوجد مرجح ل حد الخبرين على اس تفص

ذ لو كان الحكم المذكور  الآخر أ و ل؟ وهذا يدل على عدم الفرق بين الصورتين اإ

 مختصاً بصورة عدم وجود المرجح لس تفصل )عليه السلام(.

: ان عدم اس تفصاله )عليه السلام( لعله من جهة ان الغالب في ل يقال

 لخبرين المتعارضين هو تساويهما وعدم وجود المرجح ل حدهما.ا

نه يقال : ان ال مر بالعكس فأ ن الغالب هو وجود المرجح ل حد الخبرين فاإ

المتعارضين على الآخر، فحمل اخبار التخيير على صورة عدم وجود المرجح حملًا 

 لها على خلاف ظاهرها، أ ي حملها على الفرد النادر.

بولة ل يمكن ان تكون دالة على لزوم اعمال المرجحات حتى وعلى هذا فالمق 

يلزم ان تكون مقيدة لإطلاقات التخيير، بل لو لم تكن ظاهرة في خصوص 

صورة الحكومة للزم حملها على ذلك، وان كان ذلك حملًا لها على خلاف 

ظاهرها، أ و حملها على ما ينافي الاطلاقات من الاس تحباب والحكم الندبي دون 

جوبي، وما يؤيد الحمل على الاس تحباب هو ما يوجد من الاختلاف بين الو 

روايات الترجيح من حيث عدد المرجحات ومن حيث ترتيبها، فأ ن الاختلاف 

كذلك فيه من الدللة على ان اعمال المرجحات أ مر مس تحب وليس بواجب والا 



 (162........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 لما حصل الاختلاف المذكور، كما فعله بعض الاصحاب حيث حمل روايات

 الترجيح على الاس تحباب.

ومن ذلك يظهر حال سائر اخبار الترجيح ال خرى غير المقبولة والمرفوعة 

ذ يلزم من ذلك حمل  بأ نه ل يمكن ال خذ بظاهرها وجعلها مقيدة ل خبار التخيير اإ

 اخبار التخيير على الفرد النادر.

 

زمان  أورد في العناية: بأن مجرد كون الأمر بالترجيح واقعاً في (14)

الحضور مما لا يمنع وجوب الترجيح في زمان الغيبة أيضاً كما لا يخفى بل 

 1الترجيح إذا وجب في زمان الحضور ففي زمان الغيبة بطريق أولى.

وبيانه بشكل فني: ان استفادة تقييد الحكم بالتوقف بزمان الحضور 

ة غاية موقوف على ان تكون للغاية مفهوم، واستفادته يتوقف على كون الغاي

للحكم، لا غاية للموضوع، كما في قولنا أغسل المسجد من الباب الى المحراب، 

ولا غاية للمحمول كما في قوله تعالى )اتموا الصيام الى الليل( نعم لو رجعت 

الغاية الى الحكم لكان لها مفهوم كقوله )عليه الساقم( )كل شيء لك لاهر حتى 

 تعلم أنه حرام(.

في المقبولة لنفس الارجاء لا لحكمة وهو الوجوب بمعنى وفي المقام الغاية 

 ان نفس الارجاء مغيى بماققاة الإمام )عليه الساقم( لا وجوبه.

                                                           
  62ص 6( العناية ج1



 (163).........................................عشر الثالثالجزء   

إلا أن هذا المقدار لا يدل على الترجيح كي يمنع عنه زمن الغيبة كما 

استفاده المصنف )قده( بل يدل على التوقف، وعدم العمل بأي منهما حتى 

 أل منه، ان فهمنا من المجموع خصوص الإمام عليه الساقم.ياققي الإمام ويس

اللهم إلا أن يقال أنه تحمل اخبار التوقف على اخبار التخيير للجمع 

بينهما، الا أن اخبار التوقف مباينة لأخبار التخيير، وليست أخص منها، 

ووجه المباينة، ان اخبار التوقف تقول لا تأخذ بأي منهما، فيما تقول اخبار 

 1لتخيير خذ بأي منهما.ا

وهذا الجواب مبني على اختصاص المقبولة بزمان الحضور لما ذكر في 

 ذيلها )إرجئه حتى تلقى امامك(.

ولكن التعبيرات مختلفة، ففي موثق سماعة )حتى تلقى من يخبرك( وفي 

خبر آخر )حتى يأتيكم البيان من عندنا( وفي آخر )حتى ترى القائم فترد اليه( 

من الكل أنه ليس لماققاة الامام عليه الساقم ورؤية القائم موضوعية  والمستفاد

خاصة، بل المناط كله الوصول الى الحجة المعتبرة الصادرة منهم )عليهم الساقم( 

وبعد التأمل في الجميع ورد متشابهاتها  الى محكماتها، يعلم ان الحجة المعتبرة 

 الجهات.عندهم انما هو التخيير بعد التكافؤ من جميع 

قال السيد السبزواري )قده( في تهذيب الأصول بعد ذكره ما سلف، أنه 

لم يزد ما صدر عنهم  )عليهم الساقم( في حكم التعارض على ما ارتكز في العقول 

 2من العمل بالراجح ثم التخيير، بل جميع ما صدر ارشاد الى الفطرة وداع لها.

                                                           
  246ص 4( أصول المظفر ج1

  السيد السبزواري – 184ص 1( تهذيب الأصول ج2



 (164........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 وهو متين.

الأولوية إلا إذا قلنا بالتخيير في زمن ولا يصح ما ذكره في العناية من 

الحضور إذ مع امكان ماققاة الإمام )عليه الساقم( لو فرض هو الغاية حصراً 

لكان التخيير في زمن الغيبة من باب الأولوية، لا الترجيح على ما ذكره لأن 

فرض سؤال السائل هو تساوي المرجحات وتحيُّره في الأخذ بأي منها ولا يرفع 

 لا ماققاة الإمام، أو يقال بالتخيير.حيرته ا



 (165).........................................عشر الثالثالجزء   

 القوم مخالفة أو الكتاب موافقة أخبار كون في أن قوله )قده(: ))مع

 المخالف الخبر يكون أن احتمال قوة وجهه: نظراً، الباب أخبار من

 وباطل، زخرف، أنه في ورد: ما بشهادة حجة؛ غير نفسه في للكتاب

 الموافق الخبر وكذا لجدار،ا على بطرحه أو نقله، لم أو بشئ، وليس

 لهم المخالف الخبر بملاحظة - تقية صدوره عدم أصالة أن ضرورة للقوم؛

 -حينئذ- للوثوق جارية؛ غير - به القطع لولا بصدوره الوثوق مع

 يكون للكتاب المخالف الخبر في أو الظهور الصدور وكذا كذلك، بصدوره

 يخفى، لا كما الظهور، ولا السند اعتبار أدلة يعمه لا بحيث موهوناً؛

 الحجة ترجيح لا اللاحجة عن الحجة تمييز مقام في الاخبار هذه فتكون

 .فافهم الحجة، على

 وبين بينها توفيقا- حملها عن محيص فلا ذلك، عن أبيت وإن

 آنفاً. إليه أشرنا كما الاستحباب على أو ذلك على إما -الاطلاقات

 أخبار في -أيضاً- التقييد للزم بذلك التوفيق لولا إنه ثم هذا،

 ربنا قول خالف ما: )مثل تقييد يمكن كيف عنه، آبية وهي المرجحات،

 .يخفى(( لا كما( باطل أو زخرف، أو أقله، لم

 

آخر مختص بال خبار المش تملة على الترجيح بموافقة الكتاب  هذا جواب أ

مقام تمييز  ومخالفة العامة، وحاصل الجواب، أ ن يقال: بان هذا الاخبار واردة في



 (166........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

الحجة عن اللاحجة ولست واردة في مقام ترجيح أ حدى الحجيتين على ال خرى 

بعد فرض حجيتيهما معاً كما هو المقصود في هذا الباب، والوجه في انها واردة في 

ما بالنس بة الى اخبار مخالفة الكتاب  مقام تمييز الحجة عن اللاحجة، هو أ ن يقال: اإ

 فلاحد أ مرين:

ان الخبر المخالف للكتاب يمكن ان يقال بعدم حجيته ولو لم  ال مر ال ول:

يكن له معارض في نفسه وذلك بشهادة ما ورد في شأ نه أ نه زخرف أ و باطل أ و لم 

 أ قله ونحو ذلك من التعابير التي يس تفاد منها ان المخالف للكتاب ليس بحجة.

سبب ال مر الثاني: ان س ند الخبر المخالف وكذا ظهوره موهون جداً ب 

مخالفته للكتاب بحيث ل تعمه أ دلة اعتبار الس نة أ و الظهور أ بداً ل ن عمدة أ دلة 

الاعتبار هي السيرة العقلائية، وهي قائمة على عدم ال خذ بظهور الخير ول بس نده 

 فيما لو كان مخالفاً للكتاب.

 واما بالنس بة للخبر المخالف للعامة، فباعتبار ان الخبر المخالف يحصل الوثوق

بصدوره لو لم ندع القطع بصدوره ومع الوثوق بصدوره يحصل الوثوق بعدم 

صدور الخبر الموثوق للعامة لبيان الحكم الواقعي، بل غاية ما يثبت أ نه صادر تقية، 

ذا لم تجر هذه ال صالة فلا  وعليه فلا يمكن جريان أ صالة عدم صدوره تقية واإ

ذ نما يصير حجة اإ ، وقد أ مر (15)ا لم يكن صادراً تقيةيكون الخبر حجة، ل ن الخبر اإ

 .(16)بالفهم

وان ابيت عما ذكرنا بأ ن هذه ال خبار ليست من أ خبار الباب بل هي في 

مقام تمييز الحجة عن اللاحجة، فلا محيص حينئذٍ من حملها توفيقاً بينها وبين 

ما على الاس تحباب كما تقدم نظيره في المقبولة ما على ذلك واإ  اطلاقات التخيير اإ

 عيناً.



 (167).........................................عشر الثالثالجزء   

هذا مضافاً الى لو تنزلنا وسلمنا أ ن أ خبار الباب موافقة الكتاب ومخالفة 

العامة لم ترد في مقام تمييز الحجة عن اللاحجة ولكن نقول أ نه يلزم حملها على ذلك 

أ و حملها على الاس تحباب، والا يلزم تقييد اخبار  -وان كان ذلك مخالفاً لظهورها-

ذا لم الترجيح بمخالفة الكتاب، ف  يقال مثلًا ان الخبر المخالف للكتاب يلزم طرحه اإ

يكن مشهوراً؛ ل ن الشهرة ذكرت في المقبولة مرجحاً قبل مخالفة الكتاب وموافقته، 

ذ ل معنى أ ن يقال  آبية عن التخصيص اإ مع أ نه من الواضح أ ن أ لس نة هذه ال خبار أ

ذا لم يكن مشهوراً.  ان ما خالف قول ربنا فهو زخرف اإ

ل ذلك اتضح ان اخبار التخيير هي المحكمة ول يكن تقييدها ومن خلا

ما على صورة الحكومة أ و على تمييز  بأ خبار الترجيح بل يلزم حمل اخبار الترجيح اإ

 الحجة عن اللاحجة أ و على الاس تحباب.

 

أورد صاحب العناية على المصنف: بأنه لا وجه لعدم كون الخبر  (15)

الكتاب والسنة من أخبار الباب، فأن الخبر  المشتمل على الترجيح بموافقة

المخالف للكتاب، على قسمين قسم مخالف لنصه ولصريحه وقسم مخالف 

لظاهر الكتاب من جهة القطع بصدوره كثير من الأخبار المخالفة لظهوره 

 المخصصة لعموماته أو المقيدة لالاققاته أو المأولة لظواهره.

ب على المخالف مما لا ملزم لحملها واخبار ترجيح الخبر الموافق للكتا

على القسم الأول بل هي محمولة على ترجيح الموافق لظاهر الكتاب على 

المخالف لظاهره لا المخالف لنصه، وذلك بشهادة تقديم المقبولة الترجيح 

بالشهرة على الترجيح بموافقة الكتاب والسنة فإن معنى تقديمه عليه هو الأخذ 



 (168........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ع عليه عند الاصحاب وان كان مخالفاً للكتاب والسنة، بالخبر المشهور المجم

فلو كان المراد من المخالف لهما هو المخالف لنصهما أو صريحهما لم يجز الأخذ 

 به ولو فرض كونه مشهوراً مجمعاً عليه وهذا واضح.

)وعلى هذا( إذا كان المراد من الخبر المخالف للكتاب في اخبار الترجيح 

 لنصه وصريحه لم يكن الخبر المخالف في نفسه غير هو المخالف لظهوره لا

حجة كي تكون اخبار الترجيح بموافقة الكتاب هي في مقام تمييز الحجة عن 

 الاقحجة لا ترجيح الحجة على الحجة.

 بعض التعليقات ولنا عليه

التعليق الأول: أنه يمكن ان يقال كما قيل بأن الخبر المخالف لنص 

يبين تفاصيل الأحكام وغاية ما هو موجود فيه هو  الكتاب مع ان الكتاب لم

مجموعة من العمومات والالاققات وهذا يعني ان موارد الاستفادة من هذا 

المرجح وهو موافقة الكتاب محدودة جداً، وهذه المحدودية تبعِّد استظهار هذا 

المعنى وهو لأن الاخبار غالباً ما تكون متصدية لبيان تفاصيل الاحكام يحصل 

لالمئنان بعدم ارادة المعنى المذكور من كون الموافقة لنص القرآن بل يتعين ان ا

 1يكون المراد من الموافقة هو عدم المخالف لكتاب الله تعالى.

التعليق الثاني: ان الاخبار الصادرة من المعصوم )عليه الساقم( وهو المفسر 

ومبايناً مع القرآن فعدم  لكتاب الله والداعي له، ولا يعقل ان يكون بيانه مخالفاً

                                                           
  محمد صنقور -2ج 450( شرح الحلقة الثانية ص1



 (169).........................................عشر الثالثالجزء   

صدور خبر مخالف للقرآن من المعصوم )عليه الساقم( من الفطريات وليس من 

 1التعبديات.

وهذا يؤيد كون المخالف للكتاب غير صادر منهم، وساقط عن الاعتبار 

بالمرة، اللهم إلا ان يقال: بأن الترجيح ليس باعتبار الحجية الفعلية من كل 

 المتعارضين لعدم تصور ذلك.جهة في كل واحد من 

بل معناه جعل الحجية الاقتضائية فعلية وعليه لا ريب في صدور الخبر 

 المخالف تقية، وأنه لا يصل الى الحجية الفعلية بل يبقى اقتضائياً.

وبعبارة ان الترجيح بالموافقة أو المخالفة هو  إبداء المانع عن الحجة لا 

 اسقالها من حيث المقتضي.

 العناية: )واما الامر الثاني( ))وهو كون الظهور والصدور في ثم قال في

الخبر المخالف للكتاب والسنة موهوناً ..(( فضعفه أظهر من ذلك، فأن الخبر 

المخالف للكتاب ان كان مخالفاً لنصه فهذا مما لا يكون الصدور أو الظهور فيه 

 لنصه فالصدور أو موهوناً بل يكون مقطوع البطاقن وان كان مخالفاً لظاهرة لا

الظهور فيه مما لا وجه لوهنه بعد القطع بصدور اخبار كثيرة مخالفة لظاهر 

 الكتاب مقيدة لالاققاته أو مخصصة لعموماته.

وأما الخبر المشتمل على الترجيح بمخالفة العامة، فاق وجه لعدم كونه 

لصدور من اخبار الباب، فأن مجرد كون الخبر مخالفاً لهم لا يكون موثو  ا

                                                           
  السبزواري 184ص 8( تهذيب الأصول ج1



 (170........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

دائماً كي يوجب الوثو  بصدور الخبر الموافق لهم تقية وان لا تجري فيه اصالة 

 1الصدور.

ثم استدرك بأنه يمكن ان يكون اخبار الموافقة والمخالفة للكتاب والسنة 

 ليست من اخبار الباب من جهة انها محمولة على اخبار غير الثقاة.

المعصوم هو المفسر لكتاب وما ذكره متين، والاستدراك تقدم وجهه بأن 

 كتاب فتذكر.فاق يعقل صدور بيان منه مخالف لل الله

 تفسير الفهم بوجوه( 16)

الأول: ما ذكر في العناية، لعله للإشارة الى ضعف كون اخبار الترجيح 

بموافقة الكتاب أو بمخالفة العامة في مقام تمييز الحجة عن الاقحجة، لا 

 ترجيح الحجة على الحجة.

: ولعل صاحب الكفاية وقع في الخلط بين المقام ومقام تمييز الحجة أوقول

عن الحجة، إذ لا معنى للثاني إلا بعد فرض كون كل واحد من المتعارضين 

حجة في نفسه لو لا المعارض )المانع(، وان اخبار الترجيح مذكورة في مورد 

 التعارض للحجيتين.

الخبر المخالف للعامة الثاني: لعله للإشارة الى ضعف قوله من كون 

 بمجرد كونه مخالفاً لهم لا يكون موثو  الصدور دائماً.

                                                           
  69-68ص 6( العناية ج1



 (171).........................................عشر الثالثالجزء   

 التخيير اطلاقات أن - ذكرنا مما - قوله )قده(: ))فتلخص

 .لتقييدها يصلح ما الاخبار في وليس محكّمة،

 -المتفاضلين في الترجيح ووجوب- تقييدها على استدل قد نعم

 :أخر بوجوه

 .الدليلين بأقوى الاخذ ىعل الاجماع دعوى: منها

 التخيير، إلى الكليني مثل مصير مع - الاجماع دعوى أن وفيه:

 ديباجة في قال والسفراء، النواب ويخالط الصغرى الغيبة عهد في وهو

 .مجازفة - التخيير من أحوط ولا أوسع شيئا نجد ولا: ))الكافي((

 رجوحالم ترجيح لزم المزّية، ذي ترجيح يجب لم لو أنه: ومنها

 .قطعاً ممتنع بل عقلًا، قبيح وهو الراجح على

 ملاك لتأكد موجبة المزّية كانت لو الترجيح يجب إنما انه وفيه

 إلى بالاضافة المزية تلك تكون أن إمكان ضرورة الشارع؛ نظر في الحجية

 بلا بها الترجيح وكان الانسان، جنب في الحجر قبيل من ملاكها

 من الاضراب في هو ما إلى مضافاً هذا ح،واض هو كما قبيح وهو مرجح،

 الافعال في مرجّح بلا الترجيح أن من الامتناع، إلى بالقبح الحكم

 يستحيل ولا قبيحاً، إلا يكون لا الاحكام الشرعية، ومنها الاختيارية،

 إرادة لكفاية الامكان، من بمكان فهو وإلا تعالى، الحكيم على إلا وقوعه



 (172........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 استحالة فلا علة، بلا الممكن وجود هو الممتنع اوإنم لفعله، علة المختار

 وأما تعالى، منه صدوره امتناع باب من إلا للمرجوح، تعالى ترجيحه في

 .باختياره مما المرجوح هو لما ترجيحه في استحالة فلا غيره

 وبمعنى محال، -علة بلا بمعنى- مرجّح بلا الترجيح: وبالجملة

 .تشتبه فلا بمحال، ليس قبيح عقلائي داع بلا

 .وأحسن أولى عنه فالصفح الظن، يفيد يكاد لا مما ذلك غير: ومنها

 نفسه عمل في الخبرين؛ من اختاره بما الافتاء في إشكال لا إنه ثم

 الدليل لعدم الفرعية؛ المسألة في بالتخيير للافتاء وجه ولا مقلّديه، وعمل

 .فيها عليه

 باختيار -حينئذٍ- بأس لاف الاصولية، المسألة في به الافتاء له نعم

 بظهوره أو بصريحه منه يفهم بما فيعمل المفتي، اختاره ما غير المقلد

 .فيه شبهة لا الذي

 نقل لم لو - الاستصحاب قضية استمراري؟ أم بدوي التخيير وهل

 .استمرارياً كونه -أيضاً الاطلاقات قضية بأنه

 بعد له رتحيّ ولا بالتخيير، محكوماً كان المتحيّر أن وتوهم

 للاستمرار؛ مقتضياً الاستصحاب ولا الاطلاق يكون فلا الاختيار،

 الخبرين تعارض بمعنى التحيّر فإن فاسد: فيهما، الموضوع لاختلاف



 (173).........................................عشر الثالثالجزء   

 أصلًا، للتخيير موضوعاً خطاب في يقع لم آخر وبمعنى حاله، على باقٍ

 .يخفى(( لا كما

 

ينة في الاخبار على تلخص مما تقدم بان اطلاقات التخيير محكمة ول قر 

ح بوجوه أ خر ذكر  تقييدها، نعم قد اس تدل على ال خذ بالخبر الذي معه مرج 

 المصنف منها وجهان:

ال ول: دعوى الإجماع على ال خذ بالخبر الذي معه مرجح، أ ي بالدليل 

 ال قوى.

وفيه: بعد هذه الدعوى بعد ذهاب مثل الكليني )ره( الى التخيير كما هو 

مراجعة ديباجة الكافي حيث قال ))ول نجد أ وسع ول واضح من خلال 

من التخيير(( أ ي بين الخبرين المتعارضين، ومخالفة مثل الكليني  (17)أ حوط

 المعاصر لزمن الغيبة الصغرى، وسفرائها ال ربعة مما يجعل دعوى الاجماع مجازفة.

ليه في العناية، وحاصله : أ نه الثاني: وهو للمحقق القمي )ره( على ما أ شار اإ

لو لم يؤخذ بالخبر الذي معه مرجح لزم ترجيح المرجوح على الراجح وهو قبيح عقلًا 

 بل ممتنع قطعاً.

ذا كانت المزية موجبة لتأ كيد  وفيه: ان ترجيح ذي المزية أ مر مسلم فيما اإ

ملاك الحجية للخبر بنظر الشارع، ل ترجيح كل خبر ذي مزية ولو لم تكن كذلك 

رويًا من الهاشمي ل العامي، والتي يكون وجودها كعدمها كما هو كما لو كان الخبر م

حال الحجر في جنب الانسان، ومعه ل يكاد يجب الترجيح بها بل الترجيح بها 

ذ يحتمل ان  (18)بلا مرجح وهو قبيح عقلًا كترجيح المرجوح على الراجح عيناً  اإ

ك الخبر ل أ قل من عدم تكون المزية من قبيل الثاني، مما ليس لها مدخلية في ملا

 العلم بكون المزية من قبيل الاول ل الثاني.



 (174........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

هذا مضافاً الى ما يرد على اضراب المس تدل من الحكم بقبح ترجيح 

المرجوح على الراجح الى الامتناع القطعي وليس عن أ صل الاس تدلل بنفسه، 

ار أ حد وحاصله: ان ترجيح المرجوح على الراجح في الافعال الاختيارية كاختي

قرصي الخبز، بلا مرجح، كما لو كان دون صاحبه في المزايا والجهات المحس نة هو 

أ مر قبيح عقلًا ولكنه ليس بممتنع قطعاً وذلك لجواز وقوعه من غير الحكيم خارجاً 

بلا اس تحالة أ صلًا، فأ ن الممتنع هو تحقق الشيء بلا علة وسبب، وليس ترجيح 

 عل المختار علة لوجود الفعل وسبباً له.المرجوح كذلك لكفاية ارادة الفا

ذ فرض كونه حكيماً ل يرتكب القبيح  نعم، يس تحيل وقوع ذلك من الحكيم اإ

 ابداً.

نما  وعليه فترجيح المرجوح على الراجح ليس بأ مر مس تحيل ذاتًا ل وقوعاً واإ

 يس تحيل وقوعه خارجاً من الحكيم خاصة بالعرض دون غير الحكيم.

من قبيل الافعال الاختيارية، أ ي التي تكون العلة لها والاحكام الشرعية 

دائماً موجودة وهي اختياره تعالى وارادته، ومع العلة الدائمة فلا يكون الترجيح بلا 

مرجح أ ي بلا علة، وهو ترجيح بلا داع عند العقلاء ل أ نه بلا علة ومن المعلوم 

ومعه فلا وجه لترقي  ان الترجيح بلا داع هو قبيح عقلًا وليس بممتنع قطعاً،

 المس تدل، بل ممتنع عقلًا.

وهناك أ دلة أ خرى ل تفيد الظن فالإعراض عنها اولى وأ حسن، ثم أ نه بناء 

ذا اختار المفتي أ حد الخبرين دون الآخر ففي مقام فتواه، هل يفتي  على التخيير اإ

كون للمقلد  بمضمون الخبر الذي اختاره أ و يفتيه بالتخيير بين الخبرين بحيث ي

المكلف بالخيار بال خذ بأ ي من الخبرين، ويعبر عنه بالتخيير بالمسأ لة ال صولية، أ و 

يفتيه بالتخيير في مقام العمل وأ نه مختار بال خذ بين الفعل والترك، ويعبر عنه 

 بالتخيير بالمسأ لة الفرعية.



 (175).........................................عشر الثالثالجزء   

ذا أ ختار أ حد الخبرين يس تعمل بمضمون  والصحيح أ ن يقال: بأ ن المفتي اإ

ون بين ذلك الخ بر في حق نفسه ويفتي به مقلديه، ول يجوز ان يقول لهم أ نتم مخير 

الفعل والترك في مقام العمل ل ن التخيير كذلك مما يجزم ببطلانه ل ن الخبر الدال 

على التحريم يقتضي التخيير وهكذا الدليل الدال على الوجوب يقتضي التخيير 

 الفعل. المذكور بل أ حدهما يعني الترك والآخر يعني

نعم يجوز للمفتي أ ن يقول لمقلده أ نه يوجد خبران في المسأ لة وانا أ خترت هذا 

الخبر ويجوز لكم الاخذ بالآخر وحينئذ يمكن للمقلد أ ن يأ خذ بالخبر الآخر ويسير 

ذ لو كان ظهوره  على مضمونه لو كان صريحاً أ و ظاهراً فيه ظهوراً ل ش بهة فيه اإ

عمال الاجتهاد والمفروض ليس جلياً بالدرجة المذكورة  فيحتاج في مثل ذلك الى اإ

 أ نه ليس مجتهداً.

آخر هو ان التخيير في ال خذ بأ حد الخبرين هل هو ابتدائي أ و  وهنا كلام أ

هو اس تمراري؟ بمعنى أ ن المقلد أ و المجتهد لو أ ختار أ حد الخبرين في زمان وعمل 

 ر الخبر الآخر أ و ل يمكنه؟على مضمونه فهل يمكن له فيما بعد الزمان المذكور اختيا

: نعم، يجوز له ذلك بمقتضى التمسك لثبات ذلك باطلاق الادلة وجوابه

الدالة على التخيير هو انه مخير في تمام ال وقات ل في الوقت ال ول كما ويمكن 

التمسك بالس تصحاب لو شك في بقاء التخيير فيس تصحب بقاؤه وقد يشكل 

طلاق ال دلة بدعوى أ ن الحكم بالتخيير بالزمان على التمسك بالس تصحاب أ و با

، ومن المعلوم أ نه بعنوان اختار أ حد الخبرين ل يبق.  ال ول كان ثابتاً للمتحير ِّ

اً، ومع تغير الموضوع فلا يجري الاس تصحاب أ و اطلاق ال دلة.  متحير 

، فان كان المقصود منه هو مَن تعارض ويرده : أ نه ما هو المقصود من التحير 

ده الخبران، فهذا الموضوع موجود حتى بعد الاختيار ال ول، وعليه فيمكن عن

ثبات بقاء التحير  فيما بعد الزمان ال ول. طلاق ال دلة لإ  التمسك بالس تصحاب وباإ



 (176........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

وان كان المقصود به من لم خفتر أ حد الخبرين فالموضوع المذكور وان لم يكن 

انه ليس معنى التحير  هو هذا لعدم  متحققاً في الزمان الثاني الا أ نه من المعلوم

أ خذه بهذا المعنى في أ خبار التخيير بل معناه هو ال ول ومعه ل بأ س بالتمسك 

بأ حد ال مرين المتقدمين من الاس تصحاب والاطلاق لثبات بقاء التحير  في 

 الزمان الثاني فلا تغفل.

 

كليني )ره( قال المرحوم المشكيني: واما الأحولية في كاقم الشيخ ال (17)

أن اريد بالنسبة الى مقام العمل، ففيه: أنه لا اشكال في كون الاحتياط هو العمل 

 بذي المزية.

وان اريد بالنسبة الى مقام الافتاء بالتخيير للمقلدِّ، ففيه: ان الاحتياط في 

الفتوى على لبق ذي المزية؛ إن قلنا في المسألة الآتية بوجوب الافتاء في موارد 

 على لبق ما اختاره، أو تخييره بينه وبين الافتاء بالتخيير.التخيير 

وان قلنا بوجوب الافتاء بالتخيير فاق يكون احتياط في البين، لا الفتوى 

على لبق ذي المزية؛ لاحتمال كون المورد من موارد التخيير الذي لا يجوز 

 د الترجيح.الافتاء فيه بالتعيين، ولا الفتوى بالتخيير؛ لاحتمال كونه من موار

ويمكن ان يكون المراد من احوليته كونه مما قام عليه الدليل المعتبر، وهو 

الاق  التخيير، والترجيح لم يدل عليه دليل معتبر بحيث يكون مقدماً عليه 

 1ولكنه بعيد عن العبارة.

                                                           
 الكفاية. 5ج 184ص (815( المشكيني تعليقة )1



 (177).........................................عشر الثالثالجزء   

: ولعل الكليني )ره( يريد بالاحتياط هنا هو ان اصابة الواقع مع أقول

 بالترجيح، وذلك لأن امتثال تمام المحتماقت مع التخيير لو الفتوى بالتخيير لا

كان استمرارياً فيه اصابة للواقع لا محالة، بخاقفه على الترجيح، ويكون المراد 

 من الاحولية هو ذلك.

ولعل مراده هو ما ذكره أخيراً من دعوى وجود الدليل على التخيير دون 

لنا أدلة الترجيح على الاستحباب، الترجيح، لو حكَّمنا الاققات التخيير وحم

 أو على مورد الحكومة.

أورد في العناية على المصنف فيما يتعلق ببعض المزايا التي لا ( 18)

توجب تأكيد ماقك الحجية بالقول )وفيه(: أن بعض المزايا بالنسبة الى ماقك 

الحجية وان كان هو كالحجر في جيب الانسان مثل كون الراوي أحد الخبرين 

شمياً أو جواداً أو شجاعاً ونحو ذلك ولكن كاقم المستدل في الترجيح بالمزايا ها

المنصوصة أو غير المنصوصة مما يوجب أقربية أحدهما للواقع ورجحانه بالنسبة 

الى معارضة، ومن المعلوم أن مثل ذلك بما يوجب تأكد ماقك الحجية باق كاقم 

صل الثانوي المؤسس فيهما قباًق ... الى أن قال: ان الأخذ بالراجح بمقتضى الأ

لكن ذلك إذا لم تنهض حجة على التعيين أو التخيير بمعنى أنه عجزنا عن 

الجمع بين الأخبار العاقجية ولم نستفد منها ان الاقزم هل هو التخيير أو 

الترجيح، واما إذا جمعنا بينهما كما تقدم من المصنف فاق قيمة لهذا الأصل 

 1جب لترجيح الراجح بنحو الالزام.الثانوي أصاًق ولا مو

                                                           
  78ص 6( العناية ج1



 (178........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 ولنا عليه بعض التعليقات:

التعليقة الأولى: لا معنى للقول بان بعض المزايا لا توجب تأكد الحجية 

للخبر، إذ معنى ذلك ان ذكرها لا فائدة فيه، ولغو، والحكيم لا يرتكبه بل كل 

كيد مزية فيها ترجيح لذيها على غيره، نعم قد نقبل ان بعضها يوجب تأ

الحجية للخبر بنسبة مغايرة للبعض الآخر، أي أن بعضها أكثر تأكيداً من 

 غيرها ومن هنا تقدم على غيرها.

التعليقة الثانية: ان تفصيل المصنف يكشف ان المستدل كاقمه عام في 

 المزايا الموجبة لتأكيد حجية الخبر وفي غيرها، ومن هنا أورد عليه ما ذكره.

ا ذكرناه في التعليقة الأولى، بعدم قبول المزايا التي نعم يرد على المصنف م

 لا تكون مؤكدة لماقك وراجحية الخبر.

التعليقة الثالثة: ان افتراض العجز من الظفر بدليل للتعيين أو التخيير 

مما لا معنى له بعد الأدلة العديدة على التخيير بعد العجز عن التعيين 

الآخر بمرجح أمر عقاقئي فطري، ومع  والترجيح، إذ ترجيح أحد الخبرين على

عدم المرجح يصار الى التخيير كما هو الجاري عند العقاقء، وعليه فجعل 

 التعيين في عرض التخيير مما لا صحة له.

ثم ما معنى حمل اخبار الترجيح على الاستحباب، إذ حملها على 

لاستحباب، الاستحباب متضمن الاعتناء بها وعدم الاعتناء بها بمقتضى مفهوم ا

 وعليه فيرجع الأمر الى لغوية ذكرها بوجه.



 (179).........................................عشر الثالثالجزء   

التعليقة الرابعة: ان الشيخ الكليني )ره( لم يخالف في أصل وجوب 

الترجيح، بل هو )قده( قد صرح بوجوبه بالمرجحين المتقدمين وبالشهرة 

 .446الروائية، ويرجع بعد فقدها الى التخيير، ذكره في فرائد الأصول ص



 (180........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 فصلقوله )قده(: ))

 المخصوصة المرجحات على فيه يقتصر -بالترجيح القول على- هل

 غيرها؟ إلى يتعدى أو المنصوصة،

 ونحوهما؛ الاصدقية والاوثقية بمثل الترجيح في لما بالتعدي، قيل

 موجبة كونها هو بها الترجيح في المناط أن على الدلالة من فيه مما

 من فيه؛ ريب لا مما لمشهورا بأن التعليل في ولما الواقع، إلى للاقربية

 كان ولو الآخر الخبر إلى بالاضافة فيه الريب عدم هو العلة أن استظهار

 .خلافهم في الرشد بأن التعليل: في ولما ريب، ألف فيه

 :بها الاستدلال في ما يخفى ولا

 والطريقية ة الاراء جهة فيه شئ خصوص جعل فإن: الاول أما

 بل ته؛ إراء جهة بتمامه فيه الملاك أن لىع فيه دلالة لا مرجحاً أو حجة

 أو مر جحيته  في خصوصيته دخل لاحتمال يخفى؛ لا كما فيه إشعار لا

 .فافهم تعبداً إلا به الترجيح يحتمل لا ما فيها ذكر قد سيما لا حجيته،

 مما نفسها في المشهورة الرواية كون عدم على فلتوقفه: الثاني وأما

 الائمة وأصحاب الرواة بين الاول الصدر في رةالشه أن مع فيها، ريب لا

 بحيث بصدورها؛ يطمأن مما الرواية لكون موجبة - السلام عليهم -

 .يخفى لا كما فيها، ريب لا مما إنها: عرفاً يقال أن يصح



 (181).........................................عشر الثالثالجزء   

 والاطمئنان الوثوق يوجب مما مثله إلى منه بالتعدي بأس ولا

 الواقع، إلى المزية ذي بيةأقر إلا يوجب لم ولو مزية كل إلى لا بالصدور،

 .لها الفاقد المعارض من

 المخالفة، نفس في الرشد يكون أن فلأحتمال: الثالث وأما

 في شبهة فلا المخالف، الخبر طرف في الحق لغلبة أنه سلم ولو لحسنها،

 الخلل من يخلو لا بالمخالف المعارض الموافق الخبر بأن الوثوق حصول

 .آنفاً(( مر كما مثله، إلى منه لتعديبا بأس ولا جهة، أو صدوراً

 

 التعدي عن المرجحات المنصوصة أ و يقترم عليها

بناء على لزوم الترجيح بعد عدم البناء على التخيير كما أ ختاره المصنف فهل 

يقترم في مقام ترجيح أ حد الخبرين على الآخر على المرجحات المنصوصة أ و يتعدى 

ن لم تكن تلك المزية منصوصاً منها الى كل مزية توجب أ قربية ذيه ا الى الواقع واإ

 عليها؟

ن  ذهب الش يخ ال نصاري )قده( الى التعدي الى كل مزية توجب ذلك واإ

 لم تكن منصوصاً عليها، واس تدل على ذلك بوجوه ثلاثة:

الوجه ال ول: ان من جملة المرجحات المنصوص عليها هي ال وثقية 

ما ل لخصوصية وموضوعية فيهما بل ل ن وال صدقية، ومن المعلوم ان الترجيح به

الترجيح بهما لإيجابهما أ قربية الخبر الى الواقع، وعليه فيكون المدار في الترجيح على 

 كل مزية توجب أ قربية ذيها الى الواقع.



 (182........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

الوجه الثاني: ان تقديم الإمام )عليه السلام( الخبر المشهور على غيره معللًا 

فيه والمراد مما ل ريب فيه هو أ نه ل ريب فيه ذلك بأ ن المشهور مما ل ريب 

ن كل مزيه توجب كون ذيها مما  بالإضافة الى الخبر غير المشهور فيس تفاد من هذا اإ

 ل ريب فيه بالإضافة الى غيره تكون موجبة للترجيح.

نعم لو كان المراد من كون المشهور مما ل ريب هو أ نه مما ل ريب فيه في 

طوع به ول شك فيه فلا يمكن اس تفادة التعدي الى كل مزية نفسه أ ي أ نه أ مر مق

ل ن المزايا الباقية ل توجب كون الخبر مما ل ريب فيه في نفسه بل أ قصى ما 

ل أ ن هذا الاحتمال بعيد  توجب هو ان يكون ل شك فيه بالإضافة الى غيره، اإ

 ول وهو المطلوب.لبعد كون المشهور أ مراً مقطوعاً به في نفسه فيتعين الاحتمال ال  

ن الإمام )عليه السلام( قد علل ترجيح الخبر المخالف  الوجه الثالث: اإ

للعامة، بأ ن الرشد في خلافهم، ومن المعلوم أ نه ليس المراد من التعليل المذكور، 

ن الخبر المخالف للعامة مما يظن أ ن الرشد فيه، وذلك من جهة ان الغالب كون  اإ

اً للواقع فيس تفاد من هذا ان كل مزية توجب الظن الخبر المخالف للعامة مطابق

 بكون ذيها مطابقاً للواقع تكون موجبة للترجيح.

 هذا ما أ فاده العلامة أ على الله مقامه، وكل هذه الوجوه ل تخلو من نظر .

ما الوجه ال ول فيرد عليه أ مران:  اإ

لطريقية ال مر ال ول: ان ال وثقية وال عدلية وأ ن كان فيهما حيثيتين هما ا

ل  -حجة أ و مرجحاً -والارائية الى الواقع، الا ان جعل شيء له الطريقية والارائية 

يدل على ان تمام الملاك في جعله حجة أ و مرجحاً هو كونه متصفاً بالطريقية والارائية 

بل لعل ذلك لشيء بخصوص نفسه له مدخلية في الملاك، بأ ن يكون الملاك مركباً 

الشيء والآخر صفة الارائية والطريقية فمثلًا خبر الثقة له  من جزئين أ حدهما نفس

ذا جعله الشارع حجة فلا يس تكشف من ذلك ان  صفة الطريقية الى الواقع ولكن اإ



 (183).........................................عشر الثالثالجزء   

تمام النكتة في جعله حجة هي طريقيته الى الواقع وارائته له بحيث يس تفاد حينئذ 

ة للواقع هو حجة وان من دليل حجية الخبر ان كل شيء له جنبة الطريقية والارائي

 لم يكن خبر الثقة.

ذن مجرد كون الصفة فيها جنبة الطريقية والارائية الى الواقع ل تكون هي  اإ

 تمام ملاك جعل الشيء المتصف بها.

ال مر الثاني: ان من جملة المرجحات التي ذكرها الإمام )عليه السلام( أ موراً 

قربية الى الواقع بل من باب ل يمكن أ ن تكون مرجحة من جهة أ نها موجبة لل  

التعبد فيدل ذلك على لزوم الاقتصار على المرجحات المنصوصة، وهذه مثل 

ال ورعية والافقهية، فأ نه من الواضح ان شدة الورع من ارتكاب الش بهات أ و 

شدة المهارة في اس تنباط الاحكام الشرعية ل مدخلية لها بكون خبره أ قرب الى 

ل النقل وهو ل يتأ ثر بذلك حيث ان  فان (19)الواقع من غيره المخبر ل وظيفة له اإ

احتمال الكذب ل يضعف بمهارة المكلف في اس تنباط الاحكام أ و بشدة تورعه عن 

 الش بهات.

اما الوجه الثاني فيرد عليه: بامكان القول بان المراد من كون الخبر المشهور 

ن ل دقة وحقيقة بل عرفاً ل نه مما ل ريب فيه هو أ نه مما ل ريب فيه في نفسه ولك

من الواضح ان معنى كون الخبر مشهوراً هو انه معروف بين الروايات ومعروفيته 

كذلك هي الموجبة للاطمئنان بصدوره بحيث يصح أ ن يقال عرفاً أ نه مما ل ريب 

ذ الخبر الذي يكون هكذا  فيه في نفسه، وان لم يصح ان يقال ذلك حقيقة ودقة اإ

ذا أ ريد التعدي من المزية المذكورة فلا مما يكون ناد راً جداً أ و محالً عادة، وعليه فاإ

بد من التعدي الى كل مزية توجب صحة ان يقال عرفاً على ذيها أ نه مما ل ريب 

فيه ل ان يتعدى الى كل مزية توجب أ قربية ذيها الى الواقع وان لم يصدق عليه 

 عرفاً أ نه مما ل ريب فيه في نفسه.



 (184........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 وجه الثالث: فيرد عليهاما ال

أ ولً: ان مقصود الإمام )عليه السلام( في قوله الرشد في خلافهم هو ان 

الرشد في خلافهم باعتبار ان الغالب ان يكون الخبر المخالف مطابقاً للواقع فما ذكر 

ان يكون مقصوده )عليه  (20)من اس تفادة التعدي له وجه، الا انه من المحتمل

نفس مخالفتهم بما هي مخالفة لهم فيها مزية ورشد وان كان الواقع  السلام( باعتبار ان

 والحق معهم وبناء على هذا فلا يمكن التعدي كما هو واضح.

ثانياً: لو سلمنا ان المراد من الرشد في مخالفتهم باعتبار ان الواقع غالباً ما 

ب الخبر يكون مع الخبر المخالف فيرد عليه أ يضاً، ان غلبة كون الواقع في جان

المخالف توجب الوثوق بأ ن الخبر الموافق فيه خلل اما في صدوره، بمعنى انه ل 

 يكون صادراً واما في جهته بمعنى ان يكون صادراً ل لبيان الواقع بل للتقية.

وعليه فان اريد التعدي فلا بد من التعدي من هذه المزية الى سائر المزايا 

تكون موجبة للوثوق بالخلل في غير ذي المزية ال خرى التي تكون مماثلة لها بان 

صدوراً أ و جهة، ل ان يتعدى الى كل مزية توجب اقربية ذيها الى الواقع وان لم 

 تكن موجبة للخلل المذكور.

 

)وفيه(: أن خبر الفقيه وكذا الورع ليس في مطلق الخبر بل في  (19)

ة الاستنباط يملك الخبر المتعلق بالتكليف الشرعي، وحيث ان الممارس لعملي

ذوقاً عالياً ودراية في ممارسة الاخبار المتعلقة بالتكاليف الشرعية ومن هنا فخبره 

 أقرب الى الواقع من خبر غيره في هذا المضمار .



 (185).........................................عشر الثالثالجزء   

وكيف لا يضعف احتمال الكذب بمهارة المكلف في استنباط الأحكام 

كذب لا الشرعية، وكذلك فان شدة التورع تضعف من احتمال الكذب إذ ال

 يناسب من هو ورع وعلى درجة عالية من شدته.

مع ان هذا توجيه لا يستقيم مع أصل السؤال وجواب الإمام )عليه 

الساقم( فأنه قد جعل الأورعية من المرجحات وإلا كان ذكرها مع عدم مناسبتها 

 للسؤال، لغواً.

 أورد المشكيني )ره( على المصنف بـ (20)

لا ينفع ما لم يصل الى مرتبة اجمال اللفظ، وهو أولًا: أن مجرد الاحتمال 

ممنوع، لأن ارادته توجب كون المراد الوجوب النفسي، وظاهر تلك الأوامر هو 

 1الطريقي.

ويدفعه: بأن الشيخ الاخوند انما جعله احتمالًا لدفع استدلال الخصم لا 

المرحوم لاثبات نافعية الاحتمال للوصول الى مدعاه هو حتى يرد عليه ما ذكره 

 المشكيني.

فقد جعله احتمالًا ليدفع مقالة الانصاري بامكان التعدي من هذه المزية 

 الى كل مزية ولو لم تكن منصوصة.

 نعم لو أريد منه اثبات ما يحتمله لورد عليه ما ذكره المشكيني )ره(.

                                                           
  تحقيق سامي الخفاجي –الكفاية  195ص 5( المشكيني، ج826( التعليقة )1



 (186........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

انفتاح باب  لأجلومنه انقدح حال ما إذا كان التعليل )قده(: ))

 -رة كمال الوثوق بصدوره كذلك، مع الوثوق بصدورهماضرو ؛التقية فيه

 .لقلة الوسائط ومعرفتها ؛في الصدر الاول -لولا القطع به 

كي لا  ؛للكلية –عليه السلام  -مع ما في عدم بيان الامام  ،هذا

  -عليه السلام  -، وما في أمره يحتاج السائل إلى إعادة السؤال مراراً

يما ذكره من المزايا المنصوصة، من الظهور بعد فرض التساوي ف بالإرجاء

 في أن المدار في الترجيح على المزايا المخصوصة، كما لا يخفى.

لا يوجب  ثم إنه بناء على التعدي حيث كان في المزايا المنصوصة ما

مثل الاورعية أو  ،الظن بذي المزية ولا أقربيته، كبعض صفات الراوي

يوجب الظن أو الاقربية، كالتورع من  الافقهية، إذا كان موجبهما مما لا

الشبهات، والجهد في العبادات، وكثرة التتبع في المسائل الفقهية أو 

على التعدي إلى  - فلا وجه للاقتصار - المهارة في القواعد الاصولية

خصوص ما يوجب الظن أو الاقربية، بل إلى كل مزية، ولو لم تكن 

 ((.لاحدهما، كما لا يخفى بموجبة

 

ذا كان التعليل ل جل انفتاح باب  وقد انقدح من ما ذكرنا سابقاً حال ما اإ

ذ من المحتمل أ ن يكون المراد من الرشد في مخالفتهم هو باعتبار أ ن احتمال  التقية، اإ

التقية موجود في الخبر الموافق وليس موجوداً في الخبر المخالف، وبناء على هذا 



 (187).........................................عشر الثالثالجزء   

ذا كان يوثق بصدورهما فيحصل الوثوق الاحتمال، يقال: بأ ن الخبرين المتعارضين  اإ

نا نثق بصدور كلا  ذ المفروض اإ بصدور الخبر الموافق تقيه ل لبيان الحكم الواقعي اإ

وفرض ان احدهما موافق للعامة والآخر  (21)الخبرين ومع الوثوق بصدورهما

ن لم يمكن دعوى القطع  ن الموافق صدر تقية، اإ مخالف لهم فيحصل الوثوق باإ

قية، ل ن في الزمان السابق كانت الوسائط قليلة ومعروفة فالشخص بصدوره ت 

ذا وصل  ليه الخبر بواسطة زرارة عن محمد بن مسلم مثلًا، ومعلوم أ نه اإ يصل اإ

الخبر بتوسط الواسطة المذكورة فيحصل القطع بأ ن الموافق قد صدر تقية وعليه 

ذا اريد التعدي أ ن يعدى الى كل مزية توجب الوثو  ق بعدم صدور فالمناسب اإ

ن لم توجب ذلك.  الخبر الآخر لبيان الواقع ل الى كل مزية واإ

وبهذا اتضح بطلان ما أ ستند اليه الش يخ الانصاري )قده( لثبات التعدي 

الى كل مزية بل الصحيح هو الاقتصار على خصوص المرجحات المنصوصة، وما 

 يؤيد ذلك ويؤكده أ مران:

مام )علي ذا كان مقصود الإ ه السلام(: هو لزوم ترجيح الخبر ال ول: اإ

المش تمل على أ ية مزية موجبة للاقربية فالمناسب أ ن يعطي للسائل ضابطة كلية، 

ل أ ن يعطيه بعض المرجحات الخاصة ليحتاج السائل الى السؤال مراراً عن الموافق 

ذا كان الخبران متساويين من جهة.  فيما اإ

قربية الثاني: لو كان اللازم ال خذ بالخبر المش تم ل على أ ية مزية موجبة لل 

فالمناسب أ ن ل يقول الإمام للسائل بعد تساوي المرجحات ))ارجئه حتى تلق. 

مامك(( بل المناسب أ ن يقول له لحظ بقية المزايا الموجبة للاقربية وخذ بما  اإ

 اش تمل عليها.

الى كل مزية كما هو مبنى الش يخ الانصاري  (22)ثم أ نه بناء على التعدي

ه( فهل يتعدى الى المزايا الموجبة للظن الشخصي بالقربية أ و نتعدى الى المزايا )قد



 (188........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ن لم تكن موجبة  الموجبة للظن النوعي بالقربية أ و نتعدى الى كل مزية واإ

 لحدهما.

الصحيح هو ال خير وذلك ل ن الإمام )عليه السلام( ذكر في جملة المرجحات 

صي ول الظن النوعي بالقربية مثل بعض المرجحات التي ل توجب الظن الشخ

 الاورعية والافقهية.

فالورع يراد به تارة الاجتناب  (23)توضيح ذلك: اما بالنس بة الى الورع

عن الش بهات وأ خرى ينشأ  من كثرة العبادة وثالثة ينشأ  من الاجتناب عن 

و المحرمات والتي منها الكذب، والورع على الاولين ل يوجب الاقربية ل على نح

ذ ل مدخلية للاجتناب عن الش بهات  الظن الشخصي ول على نحو الظن النوعي اإ

ل  أ و كثرة العبادة في صحة النقل بما هو نقل، نعم على الثالث له مدخلية في ذلك اإ

ذا لم يقيدها بما  أ ن الإمام )عليه السلام( جعل الاورعية مرجحة من أ ي منشأ  كان اإ

ذا كانت ناش ئة من الاجتناب عن المح نها مرجحة ل من اإ رمات، وهذا يدل على اإ

 جهة كونها موجبة للظن الشخصي أ و النوعي بالقربية.

ما من شدة الاطلاع على الفروع  واما بالنس بة الى الافقهية فل نها تنشأ  اإ

نها بأ حد هذين  ما من شدة المهارة في المسائل الاصولية، ومعلوم اإ الفقهية واإ

 قل بما هو نقل.المنشأ ين ل أ ثر لها في صحة الن

 

يرد على المصنف )قده( بأنه لا يبني على حجية الخبر الموثو   (21)

الصدور بل على حجية خبر الثقة، إلا أن الذي يخفف الاشكال إن المصنف 

تنزلًا أو بناءً على حجية خبر الموثو  بصدوره وحيث ان التعارض انما يتم في 

 .الخبرين الحجتين، فرض انهما موثو  بصدورهما



 (189).........................................عشر الثالثالجزء   

 هذا ثالث الاشكالات العامة. قال المرحوم المشكيني

 وحاصله: إن في الرواية أربعة اصناف من الصفات:

 الأولى: ما يقرب الخبر الى الصدور كالاصدقية.

الثانية: ما يقرب الى الواقع كموافقة الكتاب ومخالفة العامة؛ بناء على 

 أن الوجه في الترجيح بها غلبة الحق في المخالف.

الثة: ما يقرب الى الصدور لبيان الواقع كمخالفة العامة؛ بناءً على أن الث

 الوجه فيه قرب الموافق من الصدور للتقية.

 الرابعة: الصفات التعبدية مثل الاورعية والافقهية والاعدلية.

ومقتضى الاققها شمولها لما لم يوجب قرباً للصدور ولا للواقع ولا للجهة 

 ي من كل صفة الى ما يماثلها نوعاً.وحينئذٍ لا بد من التعد

: ان ماقك التعدي لو كان جعل تلك الصفات على ولكن يرد عليه

المثالية لاتجه ما ذكر، ولو كان الماقك هو فهم عموم ماقك القرب الى الواقع كما 

 1استفاده الشيخ الانصاري )قده( فاق يرد عليه ما ذكر أصاًق.

الخصوصية لكل مزية ذكرت في  : قد يكون المصنف )قده( قد فهمأقول

كاقم الإمام )عليه الساقم( فيما لا مجال للتعدي منها الى غيرها، ولم يفهمها أو 

 يحملها على صورة المثالية ليتجه ما ذهب اليه الشيخ الانصاري )قده(.

                                                           
  تحقيق الخفاجي. 5الكفاية ج – 199-198ص 829( تعليقة المشكيني 11



 (190........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ويمكن توجيه مذهب المصنف )قده( بأن ذكر خصوصية المزية في ( 22)

نزلة القرينة المتصلة المانعة عن الالاق  ليتجه كاقم الإمام )عليه الساقم( بم

 الشمول لما لا يوجب الأمور الثاقثة الُأول.

ثم ان مسألة الأقربية الى الواقع مما يصعب احرازها فضاًق عن القطع بها 

 ليجعل ذلك ضابطاً للتعدي الى كل مزية توجب ذلك.

لورع عبارة عن ما اشار اليه في العناية هو المتجه، فقد قال: بان ا (23)

الكف عن المحارم ومنها الكذب والافتراء وهكذا الكف عن الشبهات )وعلى 

هذا( إذا كان أحد الراويين أورع من صاحبه فقهراً يكون خبره أقرب الى الواقع 

 وآمن من الكذب.

)واما الورع( بمعنى الجهد في العبادات فلم نسمعه من أحد ولا رأيناه في 

 لعبادات هو أعبد من غيره لا أورع.اللغة فإن الجهد في ا

هذا )مضافاً( الى إن كاق من الاورعية والافقهية في المقبولة انما هو قد 

جعل من مرجحات الحكم كالاعدلية والاصدقية لا من مرجحات الخبر كما 

أشير اليه قباًق ومن المعلوم انهما في الحكم مما لا يوجبان الاقربية الى الواقع وان 

 1في الخبر مما لا يوجبان الاقربية.فرض انهما 

وما ذكره في الاورعية هو المشهور بين علماء الاخاق ، ولكن العرف قد 

 يوسع دائرة الاورعية لما يشمل الجهد في العبادة.

                                                           
  79ص 6العناية ج( 2



 (191).........................................عشر الثالثالجزء   

ومجرد عدم سماعه أو رؤيته في كتب اللغة لا يشكل دلياًق على عدم 

 استعماله فيما ذكره المصنف )قده(.

نف ان الاورع حين صدور النص كان مختصاً بما ذكره نعم يرد على المص

 من الاجتناب عن محارم الله، وعن الشبهات.

 والأمر سهل.

واما ما ذكره من كون الاورعية والافقهية في المقبولة من مرجحات الحكم 

..فلم يعقل له وجه بايجابهما لاققربية في الحكم مع فرض عدم ايجابهما 

الحكم مبنياً على الخبر ومتفرعاً عليه، وكيف يعقل  الاقربية في الخبر مع كون

زيادة المدلول على الدليل ولا موضوعية لنفس الحكم من حيث هو موضوعية 

 خاصة، إذ لا فر  بين كون الدليل دلياًق على الحكم أو الفتوى.



 (192........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 لا الخبرين أحد بصدق الظن يوجب ما أن قوله )قده(: ))وتوهم

 حينئذ، بكذبه للظن الحجية عن الآخر لسقوط موجب بل بمرجح، يكون

 نوعاً، الظن باب من اعتبر ما بحجية يضر لا بالكذب الظن فاسد، فإن

 اعتبار في يؤخذ ولم بخلافه، الظن عدم اعتباره في أخذ فيما يضر وإنما

 ذلك. جهة ولا ظهورا ولا صدورا الاخبار

 بكذب علم إذا بما بالكذب الظن حصول اختصاص إلى مضافاً هذا

 صدورهما لامكان أحدهما بصدور الظن يوجبه فلا وإلا صدوراً، أحدهما

 لا كما تقية، إرادته أو فيهما، أو أحدهما في الظهور إرادة عدم مع

 .يخفى

 الدليلين، أقوى في المزية ذي اندراج التعدي وجه كان لو نعم

 إثباته جهة وفي دليليته، في القوة يوجب ما على الاقتصار لوجب

 لقوة موجباً كان وإن ذلك، يوجب لا ما إلى التعدي دون من ه؛وطريقيت

 فإن ونحوهما، الظنية الاولوية أو الفتوائية كالشهرة ثبوتاً، ذيه مضمون

 دلالة، الاقوى هو إنما منها، المتيقن أو الدليلين أقوى قاعدة من المنساق

 فافهم((. يخفى، لا كما

 

ده( حيث ورد عنه أ ن ما هذا رد من المصنف على الش يخ الانصاري )ق

يوجب الظن الشخصي بصدق أ حدهما فسوف يوجب الظن الشخصي بكذب 



 (193).........................................عشر الثالثالجزء   

الآخر فيسقط عن الاعتبار ول يكون حجة، وعليه فتخرج المسأ لة عن تعارض 

 الحجتين ويكون المرجح هو موهناً ل مرجحاً حينئذ.

 وبعبارة: ان الظن الشخصي بالقربية ل يوجب ترجيح أ حدى الحجتين على

 ال خرى بل يوجب اثبات الحجة لحدهما ونفيها عن الآخر.

ويرد عليه أ مران: ال ول أ نه لو سلم حصول الظن الشخصي بعدم صدور 

الآخر الا ان هذا ل يوجب عدم حجيته ل ن حجية الخبر انما هي بملاك افادته للظن 

يداً للظن النوعي ل بملاك افادته للظن الشخصي ومعه يكون الخبر الآخر مادام مف 

 النوعي حجة وان كان هناك ظن شخصي على خلافه.

ذا لم يكن  نعم لو بني على ان الخبر المفيد للظن النوعي انما يكون حجة اإ

هناك ظن شخصي على خلافه الا ان ذلك مما لم يثبت فان حصول الظن 

الشخصي على الخلاف ل يقدح ل في صدور الخبر ول في دللته أ ي ظهوره ول 

 ته.في جه 

نا ل نسلم ان حصول الظن الشخصي بصدور احدهما يس تلزم  الثاني: اإ

الظن الشخصي بعدم صدور الآخر فأ نه من الممكن أ ن يكونا صادرين معاً واقعاً 

ل ان احدهما أ و كليهما لم يرد ظهوره أ و أ ريد لكن تقية ل لبيان الواقع  .(24)اإ

ن الظن الشخصي بصدق نعم لو علم اجمالً بان احدهما كاذب ولم يصدر كا

 احدهما مس تلزماً للظن الشخصي بكذب الآخر.

ثم أ نه بناء على التعدي من المزايا المنصوصة الى سائر المزايا وان لم تكن 

موجبة للظن الشخصي أ و النوعي بالقربية، الا انه يتم لو كان المستند للتعدي 

لو كان المستند لذلك هو هو أ حد الوجوه الثلاثة التي ذكرها ش يخنا العلامة، واما 

القاعدة المعروفة وهي وجوب العمل باقوى الدليلين التي ادع. عليها الاجماع وقام 

عليها العقل، فيلزم تقديم الخبر الذي يكون فيه مزية موجبة لقوائيته من حيث 



 (194........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

الدليلية والطريقية الى الواقع كالوثقية والاعدلية مثلًا فانهما توجبان ذلك، وما لو 

نت غير موجبة لقوائيته الدليل فلا تكون موجبة لتقديم ذيها وان كانت موجبة كا

لقوائيته من حيث المضمون ثبوتًا كالشهرة الفتوائية والاولوية الظنية مثلًا فانهما 

ل  –أ ي الحكم الدال عليه الخبر  –توجبان صحة مضمون الخبر  وأ نه مطابق للواقع اإ

 طريقيته.انهما ل توجبان رجحان صدوره و 

ثم ان في كون المدار على الاقوائية من حيث الدليلية هو ان المتبادر أ و 

المتيقن من قاعدة تقديم اقوى الدليلين هو تقديم الاقوى من حيث الدليلية، ثم 

 .(25)أ مر بالفهم

 

اضاف في العناية جواباً ثالثاً لجوابي المصنف على توهم الشيخ  (24)

ه الشيخ اعلى الله مقامه هو ان يكون موارد حصول )قده( وهو ان مقتضى ما ذكر

العلم الاجمالي يكذب أحد الخبرين المتعارضين كما إذا كانا قطعيين دلالة 

وجهة هي خارجة عن بحث التعارض رأساً إذ المرجح فيها مما يوجب الظن 

الفعلي بكذب المرجوح فيسقطه عن درجة الاعتبار وتخرج المسألة عن تعارض 

 1ضوعاً وهو كما ترى ضعيف جداً.الحجتين مو

هذا الايراد لا يرد على الشيخ إذ المفروض ان كاقم الشيخ بغض النظر عن 

العلم الاجمالي بكذب أحدهما وإنما الظن الشخصي بصد  احدهما يستلزم الظن 

بكذب الآخر من دون ضم العلم الاجمالي بكذب احدهما، فإذا ما ضم العلم 

 المورد عما ذكره الشيخ الانصاري. الاجمالي بكذب احدهما خرج

                                                           
  99ص 6( العناية ج1



 (195).........................................عشر الثالثالجزء   

 جواب الفهم الذي ذكره المصنف )قده( من وجوه: (25)

الوجه الأول: ما ذكره في العناية: لعله لاقشارة الى قوله دلالة والصحيح 

كان ان يقول دليليه فان المنسا  من اقوى الدليلين أو المتيقن منها لو كان هو 

لى ما يوجب القوة في دليليته وفي جهة الأقوى دلالة فكيف وجب الاقتصار ع

 اثباته ولريقيته كما صرح به بل وجب الاقتصار على ما يوجب القوة في دلالته.

: وهو عين ما ذكره المشكيني )قده(: ))لفظ الدلالة ظاهر في أقول

الظهور، لا الدليلية الشامل له وللسند والجهة والمراد هو الثاني، كما يظهر من 

  العبارة مسامحة.صدر الكاقم وفي

ولكن من الظاهر ان السند والجهة لا معنى للقول فيها بالاقوائية لأن 

الخبر إما صادر وإما غير صادر وكذا الجهة، وعليه فتنحصر الاقوائية في 

الظهور، فالعبارة صحيحة ولا مسامحة فيها أو وقعت موقع الخطأ في عبارة 

 المصنف.

ة )ويحتمل( ان يكون الأمر بالفهم اشارة الوجه الثاني: ما اشار في العناي

الى ضعف قوله من دون التعدي الى ما يوجب ذلك وان كان موجباً لقوة مضمون 

ذيه كالشهرة الفتوائية والاولوية الظنية .. الخ، فالشهرة الفتوائية والاولوية 

 الظنية المطابقة لأحد الخبرين المتعارضين ايضاً مما يوجب القوة في دليليته وفي

جهة اثباته ولريقيته فيندرج بذلك في اقوى الدليلين كما في المرجحات الداخلية 

 عيناً.



 (196........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

الوجه الثالث: لعله لاقشارة الى ما ذكرناه آنفاً انه لا معنى لقوة جهة 

 الاثبات )الصدور( التي اشركها المصنف مع قوة الدليليه.

قوة المضمون ثبوتاً أو لعله لاقشارة الى ان الشهرة وكذا الاولوية لا توجب 

 بل اثباتاً، والا كانت من المرجحات الداخلية لا الخارجية.



 (197).........................................عشر الثالثالجزء   

 قوله )قده(: ))فصل

 العرفي، والتوفيق الجمع موارد في تعارض لا أنه سابقاً: عرفت قد

 رأساً أحدهما سقوط من المتعارضين؛ في الاصل يقتضيه ما يعمّها ولا

 فهل البين، في يكونا لم إذا كما مضمونه، خصوص في منهما كل وسقوط

 يعمها؟ أو مواردها بغير -أيضاً– يختص الترجيح أو التخيير

 من الظاهر إن: وجهه في يقال ما وقصارى المشهور، أولهما: قولان

 موارد في الترجيح أو التخيير هو - وجواباً سؤالًا - العلاجية الاخبار

 ولو يستفاد فيما لا عرفاً، هناك المراد يستفاد يكاد لا مما التحيّر،

 .المحاورة أهل عند الاستفادة طرق أنحاء من فإنه بالتوفيق،

 في وارتكازه والتوفيق، الجمع على العرف مساعدة بأن ويشكل:

 موارد بغير السؤالات اختصاص يوجب لا وثيق، وجه على أذهانهم

 من ى يتراء ما لاجل الحال في التحيّر بملاحظة السؤال لصحة الجمع؛

 وإن واقعاً الحكم في للتحيّر أو المآل، بحسب عرفا يزول كان وإن المعارضة

 يكون أن إمكان مع قطعاً، صحته في كاف وهو ظاهراً، فيه يتحير لم

 المحاورة، أبناء بين المتعارفة الطريقة هذه عن شرعاً الردع لاحتمال

 .يخفى لا كما يعمّها، -كلها لولا- الاسئلة في المأخوذة العناوين وجل



 (198........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 كذلك كان أنه غايته مجازفة، غيرها منها المتيقن إن عوى:ود

 التخاطب. مقام بحسب لا خارجاً

 الثاني. القول وجه ينقدح وبذلك 

 والمقيّد والعام الخاص مثل في التوفيق إن يقال: أن إلا اللهم 

 -السلام عليهم- الائمة زمان لدن من القطعية السيرة عليه كان والمطلق،

 موارد بغير العلاج أخبار تخصيص يوجب عما إجمالًا كاشفة وهي

 بصدد -وجواباً سؤالًا- وأنها به، اختصاصها دعوى لولا العرفي، التوفيق

 الاجمال دعوى أو والاحتياج، التحيّر موارد في والعلاج الاستعلاج

 مجرد ينافيها ولا الاختصاص، احتمال مع العموم احتمال وتساوي

 فلم لذلك، أنه ظهور هناك يكن لم ما مومالع ينافي لا لما السؤال صحة

 من العلماء، وسيرة بناء العقلاء عليه هو عما ردع العلاج بأخبار يثبت

 صدورهما يكون فيما والتصرف الاظهر، على الظاهر وحمل التوفيق

 فتأمل((. عليه، قرينة

 



 (199).........................................عشر الثالثالجزء   

 فصل

 ))في اعمال الترجيح أ و التخيير في موارد الجع العرفي((

 

سابق ان ال صل ال ولي يقتضي تساقطهما، وال صل الثانوي  تقدم في بيان

بل ل بد من اعمال الترجيح أ و التخيير  –المتعارضين  –يقتضي عدم تساقطهما 

 بينهما على خلاف بين المصنف والمشهور.

وفي هذا الفصل فأ نه مع امكان الجع العرفي بين الدليلين، هل يعمل 

 يعمل بهما مع امكان الجع العرفي، فيه قولن: بالتخيير أ و الترجيح بينهما أ و ل

ال ول: الجع بين المتعارضين بما يقتضيه الجع العرفي وهو المنسوب الى 

 المشهور.

الثاني: هو اعمال الترجيح أ و التخيير في موارد الجع العرفي وهو المنسوب 

ة.  الى الش يخ الطوسي في الاستبصار والعد 

لقول ال ول: بأ ن الظاهر من اخبار العلاج وقصارى ما يقال في توجيه ا

تخييراً أ و ترجيحاً انها بصدد علاج الموقف عند التحير  وعدم امكان اس تفادة المراد 

عرفاً ومن المعلوم أ نه مع امكان الجع العرفي ل يبق. أ ي تحير  حيث تكون اس تفادة 

 المراد ممكنة عن طريق الجع العرفي.

 وان كان مرتكزاً في اذهان أ هل العرف والمحاورة ويرد عليه: ان الجع العرفي

وهو من طرق اس تفادة المراد الا انه ل يوجب اختصاص الاس ئلة والاجوبة عن 

المتعارضين بغير موارد الجع العرفي وذلك لمكان ان يكون السؤال بلحاظ حصول 

كان ذلك التحير  في الحال وفي الابتداء لجل ما يتراءى من التعارض بينهما وان 

التحير  بدويًا زائلًا، أ و يكون السؤال بلحاظ التحير  في الحكم الواقعي حيث ل يعلم 

ان الحكم الواقعي مطابق لهذا الخبر أ و لذلك الخبر وان لم يكن هناك تحير  في 



 (200........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

مرحلة الظاهر، أ و يكون السؤال بلحاظ احتمال الردع عن الجع العرفي والتوفيق 

 (26)كذلك.

أ ن يقال: بأ ن الاخبار العلاجية شاملة لموارد الجع العرفي ل ن  وعليه: يمكن

العناوين المأ خوذة فيها مثل عنوان ))يأ تي عنكما الخبران المختلفان(( تشمل الخبرين 

 اللذين يمكن الجع بينهما عرفاً.

 ودعوى ان المتيقن منهما صورة عدم امكان الجع العرفي

 من الخارج ل في مقام التخاطب. مدفوعة: بان المتيقن المذكور متيقن

 ومن خلال هذا العرض يتضح وجه القول الثاني.

اللهم الا ان يقال: في توجيه القول ال ول ان التوفيق العرفي بالتخصيص أ و 

بالتقييد كان أ مراً مرتكزاً عند اصحاب الائمة )عليهم السلام( وبما جرت عليه 

شف عن تخصيص اخبار العلاج بغير السيرة القطعية، وهذا الارتكاز والسيرة يك 

موارد الجع العرفي، وان كان ذلك المخصص مجملًا ول يمكن تعيينه على سبيل 

التفصيل، بل يمكن دعوى عدم شمول الاخبار العلاجية لموارد الجع العرفي من 

 ال ول ل انها عامة وظاهرة فيها والسيرة مخصصة للعموم المذكور.

ها في عدم الشمول فلا أ قل من كونها مجملة ولو تنزلنا عن دعوى ظهور

ل  –أ ي وان كان بينهما جمع عرفي  –ومجرد صحة السؤال عن مطلق المتعارضين 

ذا لم يكن للروايات ظهور في السؤال عن مطلق  ينافي دعوى الاجمال اإ

 المتعارضين.

ومن خلال ما تقدم من البيان يتضح أ نه ل يمكن ان يدع. أ ن الروايات 

تدل على الردع عن السيرة العقلائية القائمة على الجع العرفي، والوجه في  العلاجية

ذلك: هو ما تقدم من ان الروايات العلاجية ان لم تكن ظاهرة في الاختصاص 



 (201).........................................عشر الثالثالجزء   

بموارد عدم امكان الجع العرفي فلا أ قل من كونها مجملة من هذه الناحية ومعه فلا 

 .(27)تصلح للردع عن السيرة، ثم أ مر بالتأ مل

 

تكلف المصنف )قده( في رد القول الاول بادخال أحد احتمالات  (26)

ثاقثة هي المذكورة في الشرح ومع دخول الاحتمال يبطل الاستدلال، إلا ان 

جميعها مما لا وجه لها، فان وجه القول الأول هو عدم شمول الأخبار العاقجية 

يّر في موارد الجمع لموارد الجمع العرفي حيث ان موضوعها هو التحيّر ولا تح

العرفي فهي خارجة تخصصاً عن الاخبار العاقجية، فيما جواب المصنف هو 

شمولها لموارد الجمع العرفي بادخال أحد الاحتمالات الثاقثة المذكورة وهو كما 

ترى، حيث تكون شاملة لها مع عدم التحيّر في مواردها، ولو فرض شمولها 

، وقد اشار الى الاخير في العناية قال في فهي منصرفة عن موارد الجمع العرفي

دفع الاحتمال الأول: مما لا وجه له أصاًق فان مساعدة العرف على الجمع 

والتوفيق وارتكازه في اذهانهم على وجه وثيق مما يوجب انصراف الاخبار 

العاقجية سؤالًا وجواباً الى غير موارد الجمع العرفي مما فيه حيرة وتردد الى 

 الخ.الآخر ...

وقال عن الثاني: وفيه ))ما لا يخفى(( فأن التحيّر بالحكم الواقعي مما لا 

يكاد يصحح السؤال أصاًق لا في موارد الجمع العرفي ولا في غيرها أبداً إذ الحكم 

الواقعي مما ليس له ضابط معين كي يمكن الجواب عنه بنحو كلي وأنه في 

داً وذلك لجواز كونه احياناً في الطرف الأقوى دلالة أو في الطرف الارجح سن



 (202........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

الطرف الاضعف دلالة أو في الطرف الاضعف سنداً بل ويجوز ان لا يكون في 

شيء منهما أصاًق بل الظاهر من الاخبار العاقجية كلها هو السؤال عما هو 

الوظيفة الفعلية بعد تعارض الخبرين وتنافيهما بحسب الدلالة ومقام الإثبات 

 ظاهراً فتأمل جيداً.

لعل وجه التأمل: هو إن السؤال عما هو الوظيفة الفعلية بعد تعارض 

 الخبرين وتنافيهما بحسب مقام الاثبات واقعاً.

 1وبنفس العبارة اجاب عن الثالث.

 الوجه في التأمل: (27)

لعله لما أشار إليه في العناية: ان المصنف بعد تقريره الاشكال اشار بعموم 

لموارد الجمع العرفي تماماً وانه لا موجب لاختصاص الاخبار العاقجية وشمولها 

السؤلات بغير موارد الجمع العرفي أصاًق وان جل العناوين المأخوذة في الاسئلة لو 

لاكلها مما يعمها، ومع هذا الاعتراف بالعموم كيف لا تكون الاخبار هي رادعة 

 عن السيرة العقاقئية وهذا واضح.

 بأولى من تخصيص السيرة لها. وفيه: ان رادعيتها للسيرة ليس

مع ما يمكن ان يقال بان السيرة هي في لول ورود الاخبار ومع كونها 

 كذلك كيف تكون الاخبار العاقجية رادعة لها.

أو لعله لاقشارة الى ان المصنف قد رجع عن دعوى الاختصاص للقول 

 الأول بالاشارة الى قوله لو لا دعوى اختصاصها.

                                                           
  103ص 6العناية ج (1



 (203).........................................عشر الثالثالجزء   

 فصلقوله )قده(: ))

 الآخر، على الاول وحمل والاظهر الظاهر تعارض حكم عرفت قد

 فيما ذكر وقد أظهر، وأيهما ظاهر أيهما أن ظهر إذا فيما إشكال فلا

 إلى بالإشارة بأس فلا أصلًا، به عبرة لا ما ذلك لتمييز الحال أشتبه

 :ضعفها وبيان منها جملة

 قديموت الاطلاق، على العموم ظهور ترجيح في قيل ما: منها

 في العام ظهور كون من بينهما، الامر دار فيما التخصيص على التقييد

 عدم على معلق فإنه الاطلاق، في المطلق ظهور بخلاف تنجيزياً، العموم

 مقتضى تمامية لعدم -حينئذ- العام فتقديم بياناً، يصلح والعام البيان،

 على إلا وجه بلا لتخصيصه موجب فإنه العكس، بخلاف معه، الاطلاق

 .التخصيص من أغلب التقييد أن دائر، ومن نحو

 الحكمة، مقدمات في المقتضي جزء هو الذي البيان عدم إن: وفيه

 مع التقييد وأغلبية الابد، إلى لا التخاطب مقام في البيان عدم هو إنما

 مفيد، غير خُصّ(( وقد إلا عام ))ما من: قيل قد بمثابة التخصيص كثرة

 من أحدهما لاظهرية الموجبة خصوصياتها ملاحظة نم قضية كل فلابد في

 .فتدبر(( الآخر،

 



 (204........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 فصل: في تمييز الظاهر عن الاظهر

 

قد عرفت ان التعارض بين دليلين أ حدهما ظاهر والاخر أ ظهر هو حمل 

ال ول على الثاني حيث ينرمف بال ول بقرينة الثاني، وهذا انما يتم فيما أ مكن تمييز 

ذا لم يكن التمييز بينهما واضحاً، فقد ذكر الاصوليين  الظاهر عن ال ظهر، واما اإ

بعض الضوابط التي يميز بها بين الدليلين من حيث كون أ حدهما ظاهراً والآخر 

 أ ظهر، ولكن ما ذكروه من الضوابط ليست تامة ويتضح ذلك من خلال عرضها.

مثلًا فمن جملة تلك ال مور التي ذكروها، أ نه لو اجتمع عام ومطلق متنافيان، 

أ كرم عالماً ول تكرم الفساق حيث يتنافيان في العالم الفاسق، ودار الامر بين 

تخصيص العام وبين تقييد المطلق، فبقي مثل ذلك قالوا ان الاظهر هو العام 

 والظاهر هو المطلق فيقيد المطلق ول خفصص العام وذلك ل مرين:

امية مقدمات الحكمة ال مر ال ول: ان ظهور المطلق في اطلاقه معلق على تم

والتي من هذه المقدمات، عدم البيان على التقييد، وفي المقام العام صالح للبيان 

على تقييد المطلق بينما ظهور العام في العموم منجز وغير معلق على شيء، وعليه 

م على المطلق من جهة عدم تمامية المقتضي للاطلاق مع صلاحيه العام  فالعام مقد 

ذا على البيان،  وهذا بخلاف العكس فأ ن المطلق ل يمكن ان يتقدم على العام الا اإ

كان هناك مخصص للعام ومن المعلوم أ نه ل مخصص له ل ن مخصصة ان كان هو 

ن كان المطلق.  غير العام فهو غير موجود واإ

فيرده: ان مخصصية المطلق للعام مس تلزم للدور، ل ن المطلق ل يكون 

ذا كا ل اإ ذن مخصصاً للعام اإ ذا كان مخصصاً له، اإ ل اإ ن معتبراً معه وهو ليس كذلك، اإ

 مخصصية المطلق للعام تتوقف على كونه مخصصاً له.

 ال مر الثاني: غلبة التقييد على التخصيص.



 (205).........................................عشر الثالثالجزء   

ل أ نه  ن كان معلقاً على عدم البيان اإ ويرد على ال ول: ان انعقاد الاطلاق واإ

ذا معلق على عدم البيان حين صدور المطلق ل على  عدم البيان الى ال بد، ومعه فاإ

ن العام لم يصدر مع المطلق متصلًا به بل صدر المطلق أ ولً وبعد مدة  فرضنا اإ

صدر العام ففي مثل ذلك يكون المطلق غير مقرون بالبيان حين صدوره وحينئذ 

ينعقد له اطلاق وتقع المعارضة بين عموم العام واطلاق المطلق ول يصح ما ذكر 

 وجود العام ل يكون المقتضي لطلاق المطلق موجوداً.من أ نه مع 

الا أ ن ال خير  (28)ويرد على الثاني: نسلم أ غلبية التقييد من التخصيص

ل وقد بدوره أ يضاً كثيراً جداً  وان لم يبلغ درجة كثرة التقييد ولذا قيل ما من عام اإ

قوى من ظهور خص، ومع كون كل منهما كثيراً فلا يكون ظهور العام في العموم أ  

 المطلق في الاطلاق.

ومن خلال ما تقدم اتضح ان العام ليس بأ ظهر من المطلق ليقدم عليه بل 

المناسب في كل مورد من ملاحظة نفس المورد من حيث خصوصياته المقترنة 

ذا كان ظهور العام فيه أ قوى فيتقدم على ظهور المطلق والعكس صحيح  معه فاإ

ذا كان ظهور الم طلق أ قوى من ظهور العام فيتقدم عليه ثم أ مر أ يضاً فيما اإ

 (.29)بالتدبر

 

الغلبة أو الكثرة لا تكون مرجحة ولو مع عدم الكثرة في الآخر،  (28)

وقد اشار المصنف )قده( الى عدم اعتبار الغلبة في مباحث الالفاظ، وقد اشار 

 1المشكيني )قده( الى ذلك.

 ما يمكن تفسير التدبر أمور:( 29)

                                                           
  تحقيق الخفاجي 214ص 5الكفاية ج – 843( ت1



 (206........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ول: ان العموم كما يكون بالوضع قد يكون بمقدمات الحكمة الأمر الأ

كما في أداة التعريف الداخلة على المفرد، وعلى هذا فاق فر  بين العام 

 والمطلق في ان كل واحد منهما يصلح للمانعية عن مقتضى الآخر.

الأمر الثاني: أنه يمكن ان يقال بالعكس إذ يمكن ان يكون المطلق 

يكون الاققه ذاتياً غير متوقف على مقدمات الحكمة كما  تنجيزياً، حينئذٍ

قيل في لفظتي )أي(، و )من( الاستفهاميتين، فيعود الاجمال في ان ايهما 

 أظهر من الآخر.

الأمر الثالث: لعله لاقشارة الى أنه لم يبين خصوصيات المورد التي 

يكون  بها يجعل المطلق أظهر أو العام أظهر، فيعود الكاقم مجماًق ولا

جوابه تاماً، نعم لو أجاب بما ذكرناه في الأمر الأول والثاني لكان تاماً 

 ولكنه لم يشر، ولذا جعلناهما وجهان لتفسير الأمر بالتدبر.

الأمر الرابع: لعله لاقشارة الى ان المصنف في مباحث العام والمطلق 

ي، قدم منهما ما كان شمولياً على الآخر البدلي، والعموم هو الشمول

 –العموم  –والالاق  هو البدلي ولم يشر الى ذلك هنا بل قدم التنجيزي 

 1على التعليقي الالاق  ذكره في العناية.

وجوابه: اما لأن المصنف ذكره مماشاةً مع المستدل وهو الشيخ 

 الانصاري )قده( على ما أشار إليه في العناية.

                                                           
  110ص 6العناية ج( 1



 (207).........................................عشر الثالثالجزء   

المطلق مما أخذ  وإما ان الالاق  يكون شمولياً كالعموم كما لو كان

 الشيوع في الموضوع له.



 (208........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 والنسخ التخصيص بين دار إذا فيما قيل ما: قوله )قده(: ))ومنها

 أن بين يدور حيث بالخاص؛ العمل وقت حضور بعد عام ورد إذا كما -

 بعد الخاص ورد أو ناسخاً، العام يكون للعام أو مخصصاً الخاص يكون

 مخصصاً الخاص يكون أن ينب يدور حيث بالعام؛ العمل وقت حضور

 تقديم وجه في - ودوامه لاستمراره ورافعاً له ناسخاً أو للعام،

 .النسخ وندرة التخصيص غلبة من النسخ، على التخصيص

 إنما والدوام، الاستمرار على العام أو الخاص دلالة أن يخفى ولا

 على التقييد تقديم في العقلي الوجه فعلى بالوضع، لا بالاطلاق هو

 التخصيص على النسخ تقديم الدوران هذا في اللازم كان لتخصيص،ا

 في الكلام ظهور أقوائية توجب إنما التخصيص غلبة وإن أيضاً،

 أذهان في مرتكزة كانت إذا العموم، في العام ظهور من والدوام الاستمرار

 وإن فهي وإلا بالكلام، المكتنفة القرائن من تعدّ بمثابة المحاورة؛ أهل

 .يخفى لا كما لها، موجبة غير أنها إلا بالتخصيص، للظن مفيدة كانت

 - التخصيص في العمل وقت حضور عدم اعتبار على بناء إنه ثم

 تخصيص في الامر يشكل -الحاجة  وقت عن البيان تأخير يلزم لئلا

 فإنها -السلام عليهم - الائمة عن الصادرة بالخصوصات السنة أو الكتاب

 قيل ولو بها نسخهما والتزام بعموماتهما العمل وقت حضور بعد صادرة



 (209).........................................عشر الثالثالجزء   

 محيص فلا ترى، كما -السلام عليهم- عنهم بالرواية نسخهما بجواز

 :يقال أن من حلّه في

 وقت عن البيان تأخير قبح لاجل كان حيث ذلك اعتبار إن

 إخفاء في مصلحة هناك يكن لم إذا فيما ذلك أن الواضح من وكان الحاجة،

 في التكاليف من واحد غير كإخفاء إبدائها، في سدةمف أو الخصوصات

 أن واستكشاف بها، عموماتهما بتخصيص باس يكن لم الاول، الصدر

 ظاهراً، فيه داخلًا كان وإن واقعاً العام حكم عن خارجاً كان موردها

 تلك ظهور عن بها اليد رفع بمعنى بالنسخ؛ بالالتزام بأس لا ولاجله

 .فتفطن(( والدوام، ستمرارالا في بإطلاقها العمومات

 

ذا دار ال مر بين التخصيص  ومنها: من جملة ال مور التي ذكروها هو أ نه اإ

والنسخ فيقدم ال ول وعللوا ذلك بان التخصيص كثير وغالب بينما النسخ قليل 

جداً ونادر، وقد ذكر المصنف صورتين من الصور ال ربع للعام والخاص المتخالفين 

 العام والخاص. على ما تقدم في بحث

ذا ورد خاص وعام وكان  الصورة ال ولى: التي ذكرها المصنف )قده( هنا، اإ

الخاص وارداً قبل العام الذي ورد بعد زمان العمل بالخاص ل قبله وفي هذه 

 الصورة يدور ال مر بين كون الخاص مخصصاً للعام وبين كون العام ناسخاً للخاص.



 (210........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ذا ورد خاص  وعام وكان الخاص وارداً بعد وقت العمل الصورة الثانية: ما اإ

بالعام ل قبله، وفي مثل هذه الصورة يدور ال مر أ يضاً بين كون الخاص مخصصاً 

 ناسخاً للعام. –الخاص  –للعام، وبين كونه 

وفي هاتين الصورتين قالوا بتقدم التخصيص لكثرته وندرة النسخ قالوا بتقيد 

 التخصيص لكثرته وندرة النسخ.

ال ول: قد تقدم فيما س بق بأ نه عند دوران ال مر  د على هذا أ مران:ولكن ير 

بين التخصيص والتقييد قالوا بتقديم التقييد ل ن ظهور المطلق في الاطلاق 

ذا كانت هذه نكتة تقديم التقييد  موقوف على عدم البيان والعام يصلح للبيان واإ

ن المناسب لهذه النكتة في المقام ه و تقدم النسخ على على التخصيص فنقول اإ

التخصيص ل ن دللة الخاص في الصورة ال ولى على الاس تمرار والدوام في جميع 

الازمان، وكذا دللة العام في الصورة الثانية على الاس تمرار كذلك، هي دللة 

حاصلة بالطلاق ومقدمات الحكمة وليست حاصلة بالوضع فيما دللة العام على 

ضعية، ومع كونها بالوضع فيكون ظهور العام الافرادي العموم لفرادة هي دللة و 

بالوضع تنجيزيًا بينما ظهور المطلق في الاطلاق لجيع ال زمنة ظهوراً تعليقياً وعليه 

م ال ول على الثاني، وهذا يعني تقديم النسخ على التخصيص وليس العكس  فيقد 

 كما قالوا.

 كثرة خلافاً للنسخ.الثاني: ان ما ذكروه لوجه تقديم التخصيص وهو ال

ويرد عليه: ان الكثرة المذكورة ليست مرتكزة في اذهان أ هل المحاورة 

والعرف بمثابة تعد  من القرائن المتصلة بالكلام، ومع عدم بلوغها الى الدرجة 

المذكورة فلا تكون موجبة لقوائية ظهور الدليل في الاس تمرار لجيع الازمان من 

 شمول لجيع أ فراده.ظهور الدليل في العموم وال 



 (211).........................................عشر الثالثالجزء   

ن ههنا اشكالً: وهو انهم قالوا انه يس تلزم في المخصص للعام ان يكون  ثم اإ

وارداً قبل وقت العمل بالعام ل بعده والا يلزم تأ خير البيان عن وقت الحاجة، 

وبناء على هذا المبنى، يقال: ان الخصوصات الواردة من قبل ال ئمة )عليهم السلام( 

آني أ و الس ني كثيرة وهي واردة  س نة النبي )صلى  –بعد وقت العمل بالعام القرأ

آله(  ومعه فاذا أ ريد القول بانها مخصصات فيلزم المحذور من تأ خير  –الله عليه وأ

ل ان هذا  البيان عن وقت الحاجة، وان قيل بحملها على النسخ فيرتفع الاشكال، اإ

يعة الواحدة وهو مما الاحتمال ضعيف جداً ل نه يلزم كثرة وقوع النسخ في الشر 

 (30)يجزم ببطلانه.

ويمكن ان يجاب عنه: بأ ن المخصص انما اشترط وروده قبل وقت العمل 

بالعام من جهة انه لو ورد بعده يلزم تأ خير البيان، عن وقت الحاجة وهو قبيح، 

الا ان قبحه انما يكون لو لم يكن مزاحماً بمصلحة تقتضي تأ خير البيان عن وقت 

لحة التدرج في بيان ال حكام أ و لم يكن مزاحماً بمفسدة في تقديم الحاجة، كمص

البيان، ففي أ حد هذين الاحتمالين ل يكون تأ خير البيان عن وقت الحاجة قبيحاً 

ويكون المخصص الوارد بعد وقت العمل بالعام كاشفاً عن كون عموم العام لم يكن 

نما كان مراداً ظاهراً.  مراداً واقعاً واإ

واب، يتضح أ نه ل بأ س بالتزام كون الخصوصات ناسخة وان لزم وبهذا الج

ن النسخ بمعناه الحقيقي هو ازالة  من ذلك كثرة النسخ في الشريعة الواحدة، فاإ

زالة اس تمرار الحكم الثابت  ل أ نه بمعنى اإ اس تمرار الحكم السابق واقعاً وان كان باطلًا اإ

ا ل محذور فيه، ل ن معناه ان ظاهراً من دون ان يكون مس تمراً واقعاً، وهذا مم

 الحكم السابق كان من ال ول قد أ نشأ  موقتاً ل مس تمراً.

 (31)ثم ان المصنف قد أ مر بالتفطن.

 



 (212........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 ذكر المرحوم المشكيني أنه قد يشكل في النسخ: (30)

 أولًا: امتناع النسخ في الشرعيات على الالاق .

 لخاص.واجاب عنه: بأنه قد اجبنا عليه في مبحث العام وا

ثانياً: في خصوص العام والخاص الواردين من الائمة )عليهم الساقم( تارة 

 من جهة: انقطاع الوحي، وهو مردود بإمكانه بطريق آخر من الالهام والنوم.

وأخرى: من جهة إكمال الشريعة؛ بمعنى ان كل ما يحتاج إليه الأئمة 

( وحينئذٍ فكيف يتصور من الاحكام قد نزل في زمان النبي )صلى الله عليه وآله

 النسخ من الائمة )عليهم الساقم( ولو بالالهام أو النوم.

وفيه: أولًا: ان المسلم هو اكمالها بالنسبة الى من هو في زمان الرسول 

 )صلى الله عليه وآله( لا الاكمال المطلق.

وثانياً: أنه يمكن النسخ من باب ايداع النبي )صلى الله عليه وآله( له 

 1ليهم الساقم( على تقدير الاكمال المطلق.عنهم )ع

: اما مسألة اكمال الشريعة فغير وارد لأن الاكمال انما هو للدين أقول

بمقتضى الآية والمستشكل قد خلط بين الأمرين، فالشريعة هي المتغيرة بتغير 

مفردات الحياة الاجتماعية من حيث التفاصيل اما من حيث العموم فاق لكونها 

اتمة، ففي عموماتها منسو  لم يأت وقت نسخه، ولها عمومات الشريعة الخ

 والاققات لم يحن وقت تخصيصها أو تقييدها.

                                                           
  تحقيق الخفاجي – 216ص 5كفاية ج-845ليقة ( تع1



 (213).........................................عشر الثالثالجزء   

فان كان اكمال الشريعة من حيث العموم، فالمتصور ان النسخ ممكن 

 ولكنه غير واقع، إذا لم يثبت الا في زمانه )صلى الله عليه وآله(

يتصور النسخ، نعم تبدل  وان كان الاكمال لها من حيث التفاصيل فاق

 الحكم بتبدل الموضوع أو المتعلق أمر ممكن ولكنه ليس بنسخ.

 في فهم التفطن الذي أشار إليه. (31)

أولًا: لعله لاقشارة الى ان ازالة الحكم الثابت ظاهراً، ليس هو من النسخ 

وانما سمي نسخاً لأنه ازالة لاستمرار الحكم الظاهري، وان لم يكن مستمراً 

يقة، وهو بهذا أقرب الى التخصيص منه الى النسخ ولكن بحسب الازمان لا حق

 الافراد.

من ان البعيد هو وقوع  1وثانياً: لعله لاقشارة الى ما ذكره المشكيني )ره(

النسخ الكثير بالنسبة لاقحكام الناشئة عن المصالح الفعلية، واما وقوعه بالنسبة 

فاق  –كما هو لازم ما ذكر من التصحيح  – الى الاحكام الناشئة عن المصالح فيها

 بعد فيه.

: ان كان مقصوده من الاحكام الناشئة عن المصالح في نفس الأحكام أقول

لا في متعلقاتها كما هو ظاهر كاقمه، فينبغي ان يقال بالعكس، وهو ان النسخ 

 انما يقع في الأحكام الناشئة عن مصالح في متعلقاتها لاحتمال تغير مصالح هذه

المتعلقات مع مرور الايام والظروف، واما المصلحة في نفس الحكم فهي ثابتة، 

ولا معنى لنسخها، اللهم الا ان يقال بان بها  تهيئة واعداد المكلفين لالاعة 

                                                           
  المصدر السابق – 849( تعليقة 1



 (214........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

الأوامر وتدريب لهم على الطاعة وعليه فانها أنشأت لذلك وحين الوصول الى 

 مرحلة الاعداد رفعت إذ لا غاية متبقية منها.

واشكاله ان يلزم كون الاحكام كذلك هي أكثر من الاحكام الناشئة في 

 متعلقاتها، وهو غير ثابت، ان لم يكن العكس هو الصحيح.

وثالثاً: لعله لاقشارة الى ان يتفطن القارئ بان النسخ الذي قال بعدم 

البأس فيه، هو نسخ العمومات التي هي احكام ظاهرية بصدور تلك الخصوصات 

احكام واقعية والنسخ كما يكون لاقحكام الواقعية بورود الناسخ فكذلك  التي هي

يكون نسخ الاحكام الظاهرية بورود الاحكام الواقعية، وذلك لأن استمرارها 

ودوامها هو الاققها الاحوالي، وهو بالمقدمات الحكمية ومنها عدم البيان ومع 

والي، هكذا ذكره في الخصوصات فهي بيان يرتفع به الاققها أو عمومها الاح

 1العناية.

 وفيه: ان هذا يكون رفعاً للإلاق  وليس رفعاً للحكم ليكون نسخاً.

                                                           
  118ص 6( العناية ج1



 (215).........................................عشر الثالثالجزء   

 قوله )قده(: ))فصل

 بين التعارض كان إذا البين في كان لو الاظهر تعيين في إشكال لا

 خفاء، عن يخلو لا ربما فتعينه عليهما الزائد بين كان إذا وأما الاثنين،

 هناك كان إذا أنه توهم حيث وخطأ؛ اشتباه في علامالا بعض وقع ولذا

 بينه النسبة ملاحظة اللازم كان ببعضها، خُصّص وقد وخصوصات عام

 عموم إلى النسبة تنقلب فربما به، بعد تخصيصه الخصوصات سائر وبين

 منه الراجح وتقديم النسبة هذه رعاية من فلابد وجه، من وخصوص

 تقديمها لا راجح، هناك يكن لم لو وبينها بينه التخيير أو ومنها،

 .حالها على بعده النسبة كانت إذا إلا عليه،

 العام وتخصيص الظهورات، بملاحظة هي إنما النسبة إن: وفيه

 به انثلم وإن ظهوره، به ينثلم لا قطعيا كان ولو منفصل بمخصص

 عمومه لأصالة الباقي؛ في حجة التخصيص بعد يكون ولذلك حجيته،

 .يهإل بالنسبة

 في مستعملا يكون لا بالقطعي تخصيصه بعد العام إن: لا يقال

 فيه؟! ظاهراً يكون فكيف قطعاً، العموم

 فيه استعماله عدم لا العموم، إرادة عدم المعلوم إن: يقال فإنه

 لم وإلا بتخصيصها، يعلم لم ما بعمومها فيعمل الكلية، القاعدة لافادة



 (216........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 وفي فيه -حينئذ– استعماله لجواز الباقي؛ تمام في حجيته في وجه يكن

 عدم وأصالة التخصيص، إليها ينتهي أن يجوز التي المراتب من غيره

 المراتب؛ من غيره في ولا فيه لا له؛ ظهور إنعقاد يوجب لا آخر مخصّص

 لجواز يخفى؛ لا كما منها، لمرتبة المعيّنة القرينة ولا الوضع لعدم

 .عليها قرينة نصب وعدم إرادتها

 قرينة البيان مقام في العام كون مع قرينة نصب عدم يكون بمار نعم

 .مقام(( كل في فيه العام ظهور غير وهو التمام، إرادة على

 

 فصل: في انقلاب النس بة

ل اشكال في تعيين ال خذ بال ظهر من الدليلين المتعارضين فيما لو كان 

ذا كان هناك أ كثر من دليلين، ثلاثة م  ما اإ ثلًا وبعضها أ ظهر، أ حدهما أ ظهر، واإ

أ يضاً تعين ال خذ به ولكن قد خفي هذا على بعض المعاصرين فوقع في الاشتباه 

 والخطأ .

ذا كان هناك عام وخاصان كما لو ورد العام )أ كرم كل  توضيح ذلك: أ نه اإ

عالم(، في اليوم ال ول، وورد في اليوم الثاني خاص )ل تكرم العالم الفاسق(، وورد 

آخر ))ل تكرم النحاة(( فان النس بة بين العام وكل واحد  في اليوم الثالث، خاص أ

من الخاصين هو العموم والخصوص المطلق، وفي مثل ذلك وقع تساؤل مفاده: أ نه 

ذا لم  هل نخصص العام بكلا الخاصين فتكون النتيجة هي أ نه يجب أ كرام العالم اإ

ل فتكون النتيجة هي يكن فاسقاً ولم يكن نحويًا، أ و أ نه نخصص العام بالخاص ال و 

ذا لم يكن فاسقاً، وبعد ذلك تلحظ النس بة بين هذا العام بعد  أ نه يجب أ كرام العالم اإ



 (217).........................................عشر الثالثالجزء   

ذا كانت النس بة باقية كما كانت أ ولً  تخصيصه بالخاص ال ول وبين الخاص الثاني، فاإ

وهي العموم والخصوص المطلق فلا اشكال في تخصيص العام بالخاص الثاني أ يضاً، 

لخاص الثاني هكذا ل تكرم زيداً العالم، فالنس بة باقية على ما هي عليه فلو كان ا

أ ولً قبل تخصيص العام بالخاص ال ول، وعليه فيخصص الخاص الثاني العام بعد 

ذا تغيرت النس بة وانقلبت من العموم والخصوص المطلق  التخصيص بال ول، واما اإ

س بة الجديدة، كما هو الحال الى العموم والخصوص من وجه مثلًا، فهل تلاحظ الن 

في المثال المذكور ال ول، بعد تخصيص العام بالخاص ال ول تصبح النتيجة، أ كرم 

هي العموم من  –أ ي ل تكرم النحوي  –العالم العادل، ونسبتها الى الخاص الثاني 

وجه، فيحصل التعارض في النحوي العادل، وتطبق قواعد التعارض من التخيير 

ليه المشتبه من ملاحظة  أ و الترجيح على الخلاف المتقدم، وهذا ما ذهب اإ

 النس بة الجديدة وهي العموم من وجه ل النس بة السابقة وهي العموم المطلق.

والصحيح هو ملاحظة النس بة ال ولى وهي العموم والخصوص المطلق 

)والوجه في ذلك( هو أ نه حين أ خذ النس بة بين الدليلين فالمدار هو ملاحظة 

بمعنى ملاحظة ظهور هذا الدليل وظهور ذلك الدليل ثم أ خذ النس بة  ظهورهما

بينهما، وفي المقام فأ ن العام قبل تخصيصه بالخاص ال ول كان ظاهراً في العموم وبعد 

ن لم يكن الظهور المذكور حجة في  تخصيصه به يبق. على ظهوره في العموم واإ

 .(32)العموم

ذا كان منفصلًا ف  هو ل يهدم ظهور العام في عمومه وبكلمة: فان المخصص اإ

ذا كان باقياً على ظهوره فتكون النس بة بين العام  بل يكون باقياً على ظهوره واإ

بعد تخصيصه بالخاص ال ول وبين الخاص الثاني هي العموم والخصوص المطلق ل نه 

في مقام أ خذ النس بة بين دليلين يكون المدار على ظهورهما ل على الظهور الذي 



 (218........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ة حتى يقال: بان العام بعد التخصيص بالخاص ال ول ل يكون ظهوره يكون حج

ل فيما عدا الخاص.  حجة اإ

ثم ان ما يدل على ظهور العام بعد تخصيصه بالخاص ال ول يكون باقياً على 

ذا خص بمخصص يكون حجة في الباقي والدليل أ نه  حاله هو انهم قالوا ان كل عام اإ

قياً فلا وجه بكون العام حجة في الباقي لحتمال انه لو لم يكن الظهور في العموم با

 مس تعمل في بعض مراتب الباقي ل في تمامها.

ذا كان قطعياً فيحصل القطع بعدم كون العام  ل يقال: ان المخصص اإ

 مس تعملًا في العموم فكيف يكون ظاهراً فيه ول ينثلم بالمخصص ظهوره.

نه يقال: ان المخصص القطعي يكشف عن ان  العموم ليس مراداً جديًا من فاإ

العام ل أ ن العام غير مس تعمل فيه حتى يقال بأ نه مع عدم اس تعماله فيه فكيف 

 يكون ظاهراً فيه.

من كون العام مس تعملًا بالعموم حتى بعد  –ثم ان الفائدة من وراء ذلك 

هو ان المولى يكون قد اعط. قاعدة بيد المكلف  –تخصيصه بمخصص منفصل 

ذا علم بالمخصص، كما لو وهي ان كل  ل اإ عام ل بد من العمل به على المكلف اإ

في حق العالم  –اخرج العالم الفاسق بمخصص فأ نه ل يعمل بعمومه في حقه 

وهذا بخلاف ما لو لم يكن العام مس تعملًا في العموم فأ نه ل تصير  –الفاسق 

كرم العالم قاعدة كلية بيد المكلف، فاإذا شك بعد تخصيص العام بدليل ل ت

الفاسق، في ان النحوي يجب اكرامه أ م ل؟ فلا يمكن ان نقول ان مقتضى عموم 

ذ المفروض ان العام لم يكن مس تعملًا في العموم  أ كرم كل عالم هو وجوب اكرامه اإ

 وليس ظاهراً فيه.



 (219).........................................عشر الثالثالجزء   

وبالجلة ان العام لو لم يكن مس تعملًا في العموم بعد تخصيصه وبالتالي لم 

لحتمال ان  –في تمام الباقي  –فلا وجه لكونه حجة في الباقي  يكن ظاهراً فيه

 يكون مس تعملًا في تمام الباقي أ و في غيره.

ودعوى أ نه يمكن اثبات كون العام بعد تخصيصه مس تعملًا في تمام مراتب 

آخر خفرج بعض أ فراد الباقي.  الباقي وظاهراً فيه بواسطة اصالة عدم مخصص أ

آخر ل توجب ظهور العام ل في مدفوعة: بان اصالة عدم و  جود مخصص أ

الباقي ول في بعض مراتب الباقي ل ن الظهور له أ حد منشأ ين اما الوضع واما 

القرينة، ومعلوم ان العام ليس موضوعاً لتمام مراتب الباقي ول لبعض مراتبه، وأ نه 

 ل قرينة على ذلك.

تخصيصه مس تعملًا  نعم: يمكن ان يقال بأ نه توجد قرينة على كون العام بعد

ذا كان في مقام البيان وخصص  العام ولم  في تمام مراتب الباقي وهي ان المتكلم اإ

ينصب قرينة على ان مراده بعض مراتب الباقي فان نفس ذلك قرينة على ان 

مراده هو تمام الباقي، الا انه يرد على هذه القرينة انها ليست قرينة عامة في جميع 

نما هي تتم  في بعض الموارد وهي الموارد التي يفترض فيها كون المولى في الموارد واإ

مقام البيان، وهذا بخلاف المختار من كون العام بعد تخصيصه ظاهراً في العموم 

فأ نه بواسطة الظهور المذكور يمكن اثبات ارادة تمام الباقي في جميع الموارد، وهو غير 

 د تخصيصه.نصب قرينة على ارادة تمام الباقي من العام بع

 

ذكر بعض المحشين ومنهم صاحب العناية: بان جواب المصنف  (32)

 ليس فيه اشارة الى ما فرضه المتوهم من كون المخصص الأول لبياً.



 (220........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

وقد أوضحه المرحوم المشكيني: ما ذكره ثالثاً: ان يكون المخصص 

من  –المنفصل مختلف السنخ مع الخاص الآخر، مثل ان يكون أحدهما لبياً 

والآخر لفظياً، وهو محل النزاع بين المشهور وبين  –اع أو عقل أو سيرة اجم

النراقي، فقد ذهب الى لزوم ماقحظة اللبي أولًا، ثم ماقحظة اللفظي مع النسبة 

 المنقلبة لزعمه كون اللبي كالمتصل.

 ويمكن ان يستدل له بوجهين

ه الأول: ان اللبي كاشف عن مخصص متصل بالعام، ولا ريب في كون

موجباً لتضييق دائرة ظهوره، الذي هو المتبع في باب ماقحظة النسبة بين 

 الدليلين، كما تقدم.

 وفيه: منع الكشف

الثاني: أنه لا ريب في ان المدار في ماقحظة النسب هو الظهوران، لا ما 

هو الموضوع له لاقلفاظ، وان المدار من الظهور هو الظهور المستقر دون الظهور 

نه بعد ورود المخصص على العام يكشف أنه لم يكن ظاهراً في الخيالي، وأ

العموم بل في غير مورد الخاص، وحينئذ لا بد من ماقحظة النسبة المنقلب 

 إليها.

وان العام لا  –الثالثة  –وقد اجاب عنه الماتن: بمنع المقدمة الأخيرة 

 .1أو لفظياًينثلم ظهوره بورود تخصيص عليه، سواءً أكان مخصصه لبياً قطعياً 

                                                           
  تحقيق الخفاجي -224كفاية ص 5ج -850( المشكيني ت1



 (221).........................................عشر الثالثالجزء   

اجاب في العناية بأن المخصص اللبي ليس بمنزلة  –بهذا الجواب  –وبه 

 1المخصص المتصل كي يوجب انعقاد ظهور العام في الباقي ..

: بان الدليل اللبي اما هو الاجماع، ولا معنى له في زمان ولنا تعليق

فادة منه نادر المعصومين، واما هو العقل، وقد مر بان الدليل العقلي مورد الاست

 جداً، واما هو السيرة، وهي في لول الممارسة الاستنبالية.

وعلى هذا فالأمور الثاقثة متأخرة عن ورود هذه الروايات وليست متزامنة 

 معها.

نعم لو كان الاجماع محققاً على الفرض، إذ لا معنى لاقجماع تحققاً في 

لم قد عول في بيان مقاصده زمن النص، كان بالامكان القول بان الشارع أو المتك

من العام على هذا الاجماع، وكأنه قد أخذ متصاًق بانشائه للعام وكذا العقل لو 

فرض، والسيرة كذلك، ومن هنا فالاتصال للخاص يثلم ظهور العام في العموم، 

 وبالتالي تاقحظ النسبة المنقلبة.

الشارع في بيان  الا ان شيئاً مما ذكر لم يكن متحققاً أو حاصاًق ليعول عليه

 مرادته أو حقيقة ظهورات كاقمه.

نعم، هذه الأمور الثاقثة لو قيل بها فهي متأخرة عن النص العام ومعه لا 

 ينهدم ظهوره في  العموم كما هو واضح.

هذا وقد ذكر في العناية استثناءً لصالح النراقي )قده( هو ان يفرض كون 

عدّ من المخصص المتصل فيوجب المخصص اللبي من الوضوح والضرورة بمثابة 

                                                           
  123ص 6( العناية ج1



 (222........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ذلك ظهور العام في الباقي وتنقلب النسبة مع المخصص الثاني الى العموم من 

 وجه الا ان ذلك نادر جداً بل مجرد فرض كما لا يخفى.

أقول: لا نعقل وجهاً لضرورية المخصص اللبي، أو وضوحه وماذا يقصد 

م ومتأخر عنه، ومعه لا بهما ولو فرض معقوليته فإنما هو في لول صدور العا

 يصلح لتقييد ظهوره.



 (223).........................................عشر الثالثالجزء   

 بكل العام تخصيص من بد لا أنه بذلك: قوله )قده(: ))فانقدح

 يلزم مالم قطعياً، أو مقدماً بعضها كان ولو مطلقاً؛ الخصوصات من واحد

 يكن لم ولو عرفاً، إليه الانتهاء يجوز لا ما إلى انتهائه محذور منه

 -حينئذ– بد فلا لها، مستوعبة كانت إذا عما فضلا لافراده، مستوعبة

 بينهما الترجيح ملاحظة ومن مجموعها، وبين بينه التباين معاملة من

 مجال فلا مرجحّ، هناك يكن لم فيما اختير أو جانبها رجّح فلو وعدمه،

 يطرح فلا تخييرا، قُدم أو طرفه رجِّح لو ما بخلاف أصلًا، به للعمل

 بغيره، التخصيص من المحذور طرحة مع يلزم لا ما خصوص إلا منها

 يقع فربما وحينئذٍ جميعها، لا وبين مجموعها بينه كان إنما التباين فإن

 فلا تخييراً، أو ترجيحاً ببعضها فيُخصص الخصوصات بين التعارض

 .تغفل

 منه ظهر وقد متحدة، المتعارضات بين النسبة كانت فيما هذا

 من عامان هناك ورد إذا كما متعددة، بينها النسبة كانت فيما حالها

 على الخاص تقديم من لابد وأنه أحدهما، من مطلقا أخص هو ما مع وجه

 والتخيير الترجيح من العامين بين وجه من العموم ومعاملة العام

 تخصيص بعد المطلق العموم إلى بينهما النسبة انقلبت وإن بينهما،

 .العلاج قبل نسبةال لملاحظة إلا وجه لا أنه من عرفت لما أحدهما،



 (224........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 يجوز أن يجوز لا ما إلا تخصيصه بعد تحته الباقي يكن لم لو نعم

 لانقلاب لا الآخر، العام على لقُدم بعيداً جداً؛ كان أو التخصيص عنه

 فيه الظاهر الآخر على فيقدم فيه، كالنص لكونه بل بينهما، النسبة

 .يخفي(( لا كما بعمومه،

 

 –الصحيح هو لزوم تخصيص العام  بأ نواتضح من خلال العرض السابق 

ولو كان بعضها متقدماً زمانًا على البعض الآخر أ و كان  –يع الخصوصات بجم 

موجباً للقطع بعدم كون العام مس تعملًا في  -قطعياً من حيث الدللة والس ند

ذا انقلبت النس بة بينه وبين باقي  العموم لباً ل أ نه خفصص ببعضها أ ولً فاإ

ذا لم يلزم من تخصيصه بها جميعاً الخصوصات كان  المدار على النس بة المنقلبة اإ

ذا لزم تخصيص الجيع وبقاء العام بلا مورد، كما لو قال  تخصيص ال كثر فضلًا عما اإ

 يجب اكرام العلماء، ويحرم اكرام فساق العلماء ويس تحب اكرام عدول العلماء.

ذا لزم ذلك فتحصل المعارضة بين العام وبين مجموع الخصوصات ل بينه  واإ

أ و الترجيح على  يرخيلت وبين كل واحد منهما على حدة، وحينئذ يعمل با

ذا أ خذ بالخصوصات لمرجح فيها أ و لختيارها، عمل بها وترك (33)المشهور ، فاإ

ذا أ خذ بالعام لجل وجود مرجح أ و لختياره فلا تطرح جميع  العمل بالعام، واما اإ

تي ل يلزم من تخصيص العام بها محذور الخصوصات بل يؤخذ بالخصوصات ال

تخصيص ال كثر أ و بقاء العام بلا مورد ومن هنا تقع المعارضة بين نفس 

الخصوصات ايضاً فلا بد من تقديم بعضها على بعض ترجيحاً أ و تخييراً، ووجه 

 المعارضة فيها هو صلاحية كل منهما ل ن خفصص العام به.



 (225).........................................عشر الثالثالجزء   

ذا كانت النس بة بين  العام وبين الخصوصات نس بة واحدة هذا كله فيما اإ

بمعنى ان نس بة العام الى أ حد الخاصين كانت كنس بة العام الى الخاص الآخر وهي 

ذا كانت كنس بة  ذا كانت النس بة مختلفة كما اإ العموم والخصوص المطلق مثلًا، واما اإ

العام الى الخاص ال ول هي نس بة العموم والخصوص المطلق ونسبته الى الخاص 

 نس بة العموم والخصوص من وجه كما لو قيل ))اكرم كل عالم(( و ))ل الآخر هي

تكرم كل فاسق(( و ))أ كرم النحاة(( فان نس بة الدليل ال ول الى الثاني نس بة 

العموم والخصوص من وجه بينما نس بة الدليل ال ول الى الثالث هي نس بة العموم 

في الصورة السابقة أ ي  والخصوص المطلق، والحكم في هذه الصورة هو نفس الحكم

تلاحظ النس بة بعد تخصيص ال ول بالثالث، بين العام ال ول والثاني ويعمل 

بالتخيير أ و الترجيح وان فرض أ نه بعد تخصيص ال ول بالثالث تصير النس بة بين 

ال ول والثاني نس بة العموم والخصوص المطلق وان كانت النس بة في المثال المذكور 

العموم والخصوص من وجه لما عرفت في مقام أ خذ النس بة  باقية على حالها على

بين الدليلين ملاحظة الظهورات في كل منهما، ومن المعلوم ان الدليل ال ول بعد 

تخصيصه بالثالث يبق. ظاهراً في العموم، وان انقلبت حجيته بالنس بة الى مورد 

 الخاص.

ول أ خص من وبكلمة ان الدليل ال ول ل يقدم على الثاني وان صار ال  

الثاني بل تحصل بينهما معارضة على نحو العموم والخصوص من وجه فيتعارضان في 

مادة الاجتماع تحت ال ول وذلك فيما لو فرض انه بعد تخصيص ال ول بالثالث 

يبق. تحت ال ول كمية من الافراد بحيث لو أ ريد ادخال مادة الاجتماع تحت 

لحقيقية تحت الدليل ال ول قليلة بحيث تقبح الدليل الثاني يلزم ان تكون الافراد ا

ان تكون مراده من الدليل ال ول، فأ نه في مثال ذلك ل بد من ادخال مادة 

الاجتماع تحت الدليل ال ول لكن ل من جهة انقلاب النس بة الى العموم 



 (226........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

والخصوص المطلق بعد ما كنت من وجه بل لصيرورة الدليل ال ول كالرميح في 

 جتماع بخلاف الدليل الثاني فأ نه ظاهراً فيه.الشمول لمادة الا

وقد مثل له، يجب اكرام العلماء ويحرم اكرام فساق العلماء ويس تحب اكرام 

الهاشميين، وقدم الثاني على ال ول لخصيته منه وفرضنا أ نه لم يبق تحت العام بعد 

 الهاشميين اخراج الخاص عنه الا مقداراً قليلًا لو جعلنا مادة الاجتماع بينه وبين

تحت دليل يس تحب اكرام الهاشميين لبلغ التخصيص في العلماء الى ما ل يجوز 

الانتهاء اليه، كما في تخصيص ال كثر أ و كان بعيداً جداً كما في تخصيص الجيع، 

لقُدم ال ول على الثالث لكن ل لنقلاب النس بة بل لصيرورة لفظ العلماء بعد 

لهاشميين لقلة افراده وضيق دائرته فيجعل مورد التخصيص كالنص بالنس بة الى ا

صاحب  -الايضاح-الاجتماع تحت لفظ العلماء لظهريته من لفظ الهاشميين ذكره 

العناية
1

 .(34) 

 

فإذا أخذ بالخصوصات ترجيحاً إذا كان معها مرجح أو تخييراً  (33)

راده حتى فيعمل بها حينئذٍ ويترك العام بمعنى أنه لا يعمل بعمومه في جميع اف

الافراد التي لم تشملها الخصوصات كما هو ظاهر بعض، كصاحب الحقائق 

والعناية، ويحتمل في مقابله ترك العام في خصوص افراد الخصوصات لعدم 

 تعارض العام مع الخصوصات في تلك الافراد.

واما إذا أخذ بالعام لأجل مرجح معه أو تخييراً فاق تطرح جميع 

صوصات التي لا يلزم من تخصيص العام بها محذور الخصوصات بل تؤخذ بالخ

                                                           
  126ص 6( العناية ج1



 (227).........................................عشر الثالثالجزء   

تخصيص الأكثر أو بقاء العام باق مورد، فان المعارضة لم تكن بين العام وبين 

كل واحد من الخصوصات كي يقال كيف يرجح الخاص على العام ويخصص 

العام به، بل المعارضة كانت بينه وبين مجموع الخصوصات من حيث المجموع 

زم هو الأخذ ببعض الخصوصات دون البعض وقع التعارض بين وإذا كان الاق

بعضها البعض لأن كل منها صالح لتخصيص العام به فيعمل بالترجيح بينها أو 

 بالتخيير.

: اما في حال تقديم الخصوصات، فأنه لا معنى للعمل بالعام لأن أقول

قديمها تقديم الخصوصات عليه بأدلة العاقج من الترجيح أو التخيير، وليس ت

عليه من باب الاظهرية، حتى يقال بان العام باٍ  على ما تحته من الافراد بعد 

 اخراج الخصوصات، وعليه فالحق مع العناية والاخيرين.

واما ما ذكره في الأخذ بالعام واختياره على الخاصين انما هو بمقدار لزوم 

ر، وفي الزيادة يكون الاستهجان؛ لأن معارضته معهما في مقام الدلالة بهذا المقدا

الخاصان ارجح منه دلالة، فياقحظ فيها احكام العاقج السندية؛ وحيث كان 

لزوم الاستهجان مستنداً الى كليهما لا الى كل واحد منهما فتقع المعارضة بينه 

وبين مجموع الخاصين بالنسبة الى مقدار الاستهجان، وحيث كان مقداره مردداً 

ترجيحاً أو تخييراً في هذا المقدار، يقع تعارض عرضي بينهما فعلى تقديم العام 

بينهما؛ لقيام حجة فعليه على خاقفهما وهو العام بالنسبة الى مقدار 

الاستهجان، لفرض تقدمه عليهما سنداً في هذا المقدار، وحينئذٍ لا بد من 

ماقحظة احكام العاقج بين الخاصين، فان كان احدهما راجحاً يخصص به 



 (228........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

، ذكره المشكيني بياناً 1الآخر والا يخصص بما اختير، ويطرح غيره العام ويطرح

 لمراد المصنف.

ويرد نفس ما ذكره على سابقه إذ بعد اختيار العام أو مرجحه لا  أقول:

معنى لماقحظة أي واحد من الخاصين، الا إذا كانت المعارضة بينهما وبين 

ما ذكره في البيان الخاص بمقدار ما يرفع به الاستهجان، وعليه فسيأتي 

 السابق.

علق في العناية على قول المصنف ))بل لكونه كالنص فيه فيقدم  (34)

 على الآخر الظاهر فيه لعمومه كما لا يخفى(( بالقول:

ان المخصص المنفصل كما أنه مما لا يوجب انعقاد ظهور جديد للعام في 

لا يوجب الباقي بل العام باٍ  على ظهوره قبل التخصيص، فكذلك مما 

أظهريته بالنسبة الى عام آخر )وعليه( ففي المثال كما ان قوله يجب اكرام 

العلماء من قبل تخصيصه بيحرم اكرام فسا  العلماء كان معارضاً لقوله يستحب 

إكرام الهاشميين في مادة الاجتماع ولم يكن احدهما أظهر من الآخر بل كان 

ف المتقدم في الدليلين المتعارضين يجب الترجيح بينهما أو التخيير على الخاق

 .2فكذلك بعد تخصيصه به باق شبهة

                                                           
  تحقيق الخفاجي -228كفاية ص 5المشكيني ج 855( تعليقة 1

  129ص 6( العناية ج2



 (229).........................................عشر الثالثالجزء   

لأن بقاء على ظهوره في العموم شيء واظهريته من غيره شيء  وهو مردود

آخر ولا ربط بينهما، فبقاءه على ظهوره في العموم بلحاظ نفسه واظهريته بعد 

 التخصيص بلحاظ غيره.

عد التخصيص بالثاني وكيف لا يكون أظهر وهو أخص من الثالث ب

 –العالم الهاشمي  –بحيث لا يبقى مورد له فيما لو جعلت مادة الاجتماع 

 تحت قوله يستحب اكرام الهاشميين.

ولو عبر المصنف بان في مثل ذلك يبقى باق مورد وهو مستهجن بل بعيد 

 جداً كان أولى من التعبير بالاظهرية.



 (230........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 قوله )قده(: ))فصل

 به للأخذ الموجبة المتعارضين، لاحد لمرجّحةا المزايا أن لا يخفي

 أنحاء على كانت وإن - الترجيح وجوب على بناء - الآخر وطرح

 صدوره، ووجه ونفسه، الخبر راوي من متعددة، ومواردها مختلفة

 ومخالفة والشهرة، والفقاهة، الوثاقة،: مثل ومضمونه، ومتنه،

 إلى الاصحاب، لفتوى والموافقة الكتاب، وموافقة والفصاحة، العامة،

 بالتعدي قيل لو خصوصاً أطرافه، من طرف في مزية يوجب مما ذلك غير

 وترجيحه السندين أحد لتقديم موجبة أنها إلا المنصوصة، المزايا من

 أحد في مزية ذات رواية تقديم على دلت العلاج أخبار فإن الآخر، وطرح

 الخبر موافقة حتى السند مرجحات من هذه فجميع ونواحيها أطرافها

 فعلا وحجيته السندين أحد ترجيح يوجب مما -أيضاً- فإنها للتقية،

 ترجيح في متمحضة الصدور مقطوعي في وكونها راساً، الآخر وطرح

 للتعبد معنى لا أنه ضرورة غيرهما؛ في كذلك كونها يوجب لا الجهة،

 فيه تعبّد لا ما على يقاس فكيف التقية، على حمله يتعين ما بسند

 بصدوره؟! لقطعل

 بالتعدي لو قيل المرجحات؛ بين الترتيب لمراعاة وجه لا إنه ثم

 ذلك قضية أن ضرورة الواقع؛ إلى بالاقربية أو الترجيح بالظن وإناطة



 (231).........................................عشر الثالثالجزء   

 والتخيير منهما، الواقع إلى أقرب كان أو صدقه ظن الذي الخبر تقديم

 أو يقّدم اأيّه أن بيان في النفس لإتعاب وجه فلا تساويا، إذا بينهما

 مع بعضها مزاحمة صورة في المناط فيه يكون أيها أن تعيين إلا يؤخر

 .الآخر((

 

 فصل: في رجوع جميع المرجحات الى الترجيح بحسب الس ند

أ نه بناء على لزوم الترجيح والتعدي من المزايا المنصوصة الى غيرها فان 

وي مثل الوثاقة مرجحات الس ند وان كانت على انحاء، فان منها ما يعرض للرا

والفقاهة، ومنها ما يعرض على نفس الخبر كالشهرة الفتوائية، فيقال الرواية 

مشهورة، ومنها ما يعرض على جهة الصدور كمخالفة العامة، ومنها ما يعرض على 

مضمون الخبر وهو الحكم كموافقة الكتاب والس نة، ومنها ما يعرض على متن الخبر 

بر فصيحة، الى غير ذلك من المرجحات العارضة على كالفصاحة فيقال ان الفاظ الخ

جهة معينة من الخبر، فهذه المرجحات بحسب النتيجة موجبة لتقديم أ حد الس ندين 

 وحجيته فعلًا ووجوب ال خذ به وطرح الآخر رأ ساً.

بمعنى ان جميعها ترجع الى المعارضة بحسب الس ند فدليل حجية الس ند ل 

 لمتعارضين بل يشمل أ حدهما فقط.يمكن ان يشمل كلا الخبرين ا

والوجه في ذلك: هو ان اخبار العلاج الدالة على تقديم المشهور أ و ال وثق 

أ و غير ذلك ظاهرها هو طرح الخبر غير المشهور من حيث الس ند وال خذ بس ند 

 الخبر المشهور، ونفس القول يأ تي في الترجيح بمخالفة العامة.

ذا كانا مق طوعي الس ند فلا يمكن ان يقال بان مخالفة ل يقال: ان الخبرين اإ

ذ المفروض ان الس ند فيهما  العامة توجب ترجيح الخبر المخالف من حيث الس ند اإ



 (232........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ذا كان  قطعي فلا معنى لكون الترجيح بلحاظه بل هو ترجيح بحسب الجهة واإ

ال مر كذلك في مقطوعي الس ند فال مر كذلك في مظنوني الس ند لعدم الفرق 

 بينهما.

ذا كان أ حدهما موافقاً فأ نه ي قال: أ نه قياس مع الفارق، فأ ن مظنوني الس ند اإ

ذ ل يمكن ان  للعامة فيمكن ان يقال بان المعارضة تقع بينهما من حيث الس ند اإ

دنا الشارع بكلا الس ندين وصدورهما وحمل خبر الموافق على التقية، بل ل بد  يعب ِّ

دنا الشارع بأ حد الخبرين وهو ما كا ن مخالفاً للعامة، و لمعنى في من أ ن يعب ِّ

دنا الشارع بأ حد الس ندين لفرض كونهما مقطوعي الس ند.  مقطوعي الس ند أ ن يعب ِّ

ثم أ نه ل وجه لمراعاة الترتيب بين المرجحات لو قيل بالتعدي من المزايا 

المنصوصة الى كل مزية موجبة ل قربية أ حد الخبرين الى الواقع بمعنى لو فرض العلم 

 هما كان احتمال مطابقة ذي المزية أ رجح من الآخر.بكذب احد

أ و الى كل مزية موجبة للظن الفعلي: فان المناط ليس هو ذكر هذا المرجح 

في كلام الإمام )عليه السلام( اس بق من غيره بحيث يقدم الخبر الذي معه المزية 

د المذكورة أ س بق من غيرها الموجودة في الخبر الآخر، بل المناط هو حصول أ ح

ال مرين المتقدمين من الاقربية للواقع أ و الظن الفعلي مع أ حد الخبرين، وان حصل 

في كلا الخبرين، كما لو كان الخبران مظنوني الصدور وكان الخلل مظنونًا في 

دللتهما أ و في جهتهما فاللازم حينئذٍ هو التخيير، وعلى هذا فلا حاجة لما فعله 

 من المرجحات هو المقدم وأ يًا منها هو المؤخر. البعض واتعب نفسه لتحقيق ان أ ياً 



 (233).........................................عشر الثالثالجزء   

 فله المنصوصة المزايا على بالاقتصار قيل لو قوله )قده(: ))وأما

 أن إمكان مع والمرفوعة، المقبولة في مرتبا ذكرها من ى يتراء لما وجه؛

 هذا أن بيان بصدد الترجيح أخبار كسائر كونهما الظاهر إن: يقال

 مرجح ذكر على منها واحد غير في قتصرإ ولذا مرجح، وذاك مرجح

 بعيد وهو المقبولة، في بها كثرتها على جميعها تقييد لزم وإلا واحد،

 كان منها، آخر الآخر وفي مرجح أحدهما في وجد فمتى وعليه جداً،

 ملاحظة من لابد بل الاول على كذلك ولا التخيير، إطلاقات هو المرجع

 .دواح عرض في كانا إذا إلا الترتيب،

 أنه في المرجحات؛ سائر حال الجهتي المرجح حال أن بذلك وانقدح

 موجب -فعلًا- أيهما أن ملاحظة من بعضها مع مزاحمته صورة في لابد

 فيوجب الواقع، إلى كذلك الاقربية أو بمضمونه، ذيه بصدق للظن

 كان إذا كما الآخر، على لاحدهما مزية لا أنه أو الآخر، وطرح ترجيحه

 بحسب لها المخالف للخبر مساويا المزية من بماله للتقية وافقالم الخبر

 لتقديمه وجه فلا الخبرين، بين التخيير من -حينئذ- بد فلا المناطين،

 فيه وبالغ - سره قدس - البهبهاني الوحيد عن كما غيره، على

 غيره لتقديم ولا - درجته الله أعلى - المعاصرين أعاظم بعض

 لو )أما: قال - مقامه الله أعلى - العلامة ناشيخ من يظهر كما عليه،



 (234........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 كان بأن الصدور؛ جهة حيث من الترجيح بالصدور الترجيح زاحم

 كان وإن غيره على تقديمه فالظاهر للعامة، موافقا صدورا الارجح

 التقية بإحتمال العامة بخالفة الترجيح تعليل على بناء للعامة؛ مخالفا

 صدورهما فرض بعد الخبرين في لحوظم الترجيح هذا لان الموافق؛ في

 التعُّبد إمكان عدم بعد الخبرين في كما تعبدا أو المتواترين، في كما قطعا

 ذلك يمكن فيه نحن وفيما الآخر، بصدور التعبد وترك أحدهما بصدور

 .الصدور حيث من الترجيح أدلة بمقتضى

 ابصدورهم تعبَّدنا فإذا الصدور، الخبرين في الاصل إن: قلت إن

 بإرادة الحكم ذلك يقتضي كما تقية، الموافق بصدور الحكم ذلك إقتضى

 بحسب الترجيح نظير- المرجح هذا فيكون أضعفهما، في الظاهر خلاف

 .الصدور بحسب الترجيح على مقدماً -الدلالة

 المعين أحدهما حمل وجوب مع بصدورهما للتعبُّد معنى لا: قلت

 .الحقيقة( في لاحدهما إلغاء لانه التقية، على

 :الكلام من جملة بعد وقال:

 علما إما الصدور، حيث من الخبرين تساوي الترجيح هذا )فمورد

 وجب ما وأما الاخبار، من المتكافئين في كما تعبداً أو المتواترين، في كما

 المرجح هذا لاعمال وجه فلا الآخر دون المعين أحدهما بصدور التعبُّد فيه



 (235).........................................عشر الثالثالجزء   

 الحاجة موضع انتهى الصدور(، أصل على فرعمت الصدور جهة لان فيه؛

 .مقامه(( علو في زيد كلامه، من

 

وان بني على عدم التعدي ولزوم الاقتصار على المزايا المنصوصة فقد يقال 

بلزوم الترتيب ل ن الإمام )عليه السلام( ذكر المرجحات على سبيل الترتيب في 

 المقبولة والمرفوعة.

)عليه السلام( ليس غرضه حينما ذكر المرجحات  ويرد على ما ذكر: ان الإمام

ان تكون مترتبة ليراع. عند الترجيح بين الخبرين، بل غرضه بيان المرجح وان هذا 

مرجح وذاك مرجح ل غير، ومما يؤيد ذلك ان الإمام )عليه السلام( قد اقترم على 

م ان تذكر ذكر مرجح واحد في بعض ال خبار، ولو كان الترتيب معتبراً لكان اللاز 

 جميع المرجحات على سبيل الترتيب.

هذا مضافاً الى أ نه لو كان الترتيب معتبراً لزم تقييد جميع ما دل على 

الترجيح بالترتيب المذكور في المقبولة لنها اشمل الروايات ذكراً للمرجحات وهو 

 .(35)بعيد

ة وعلى هذا فمتى وجد مرجح في أ حد المتعارضين، من المرجحات المنصوص

آخر منهما، كان المرجح هو اطلاقات التخيير  ووجد في الخبر الآخر مرجح أ

ذ ل بد حينئذٍ  لتساويهما في المزية، وليس كذلك على القول ال ول بلزوم الترتيب اإ

من ملاحظة الرتبة للمزية، فاإذا وجد في أ حد الخبرين مزية وفي الآخر أ خرى، فأ نه 

ذا لم تكن في عرض ال خرى.من الواضح أ ن أ حد المزيتين ل عبرة به  ا اإ

وان كانت في عرضها: مساوية معها في تمام المزايا المنصوصة حينئذٍ يرجع الى 

آخر المقبولة قد أ مر الإمام )عليه السلام( بالرجاء الى  التخيير، وان كان ال مر في أ

 لقاء الإمام )عليه السلام( ولكنه مختص بزمان الحضور كما تقدم.



 (236........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ذا كان وانقدح بذلك حال  المرجح الجهتي هو كحال ساير المرجحات عيناً فاإ

مرجح جهتي في أ حد الخبرين ومرجح صدوري في الخبر الآخر، فلا بد من 

ملاحظة ايهما موجب للظن الفعلي أ و للاقربية الى الواقع فيقدم هو دون الآخر 

ذا تساويا في المناطين فيتخير بينهما بمقتضى اطلاقات التخيير.  واإ

صاحب  –المحقق البهبهاني، وبعض الاعاظم وهو الميرزا الرش تي وقد ذهب 

الى لزم تقديم المرجح الجهتي على المرجح الصدوري، فيما ذهب الش يخ  -البدايع

 الانصاري )قده( الى تقديم المرجح الصدوري على المرجح الجهتي.

ومحصل ما ذكر في توجيه ما ذهب اليه، فان جهة الصدور متفرع على 

ذا كان الخبران مقطوعي الصدور كما في المتواترين فتصل النوبة أ صل الصد ور، فاإ

ذا كان الخبران بحكم مقطوعي الصدور   –المتكافئان  –الى المرجح الجهتي وكذا اإ

من حيث الصدور على نحو ل يمكن التعبد بصدور أ حدهما دون الآخر بعد 

ذا كانا  الى المرجح -أ يضاً -تساويهما في تمام الجهات فتصل النوبة  ما اإ الجهتي، واإ

متفاضلين من حيث جهة الصدور فيجب التعبد بالراجح صدوراً ول يكاد تصل 

 النوبة الى المرجوح صدوراً كي يلاحظ رجحانه جهة.

فان قلت: أ نه في المتفاضلين من حيث الصدور بعد اقتضاء ال صل 

نا الشارع ذا عبد  بصدورهما جميعاً  صدورهما جميعاً بمقتضى دليل اعتبارهما شرعاً فاإ

كان حالهما كحال مقطوعي الس ند أ و بحكمهما عيناً فيؤخذ بالراجح جهة دون الآخر، 

ذا كان المتعارضان بينهما جمع عرضي بان كان أ حدهما ظاهر والآخر  وهذا نظير ما اإ

أ ظهر حيث يقتضي ال صل صدورهما جميعاً فيؤخذ بال قوى ظهوراً ويحمل عليه 

بعد اقتضاء الاصل صدورهما جميعاً فيؤخذ بال قوى جهة  الآخر فكذلك في المقام

دون الآخر فيكون حال المرجح الجهتي كحال المرجح الدللي عيناً أ ي يكون مقدماً 

 على غيره ومع فقده تصل النوبة الى غيره.



 (237).........................................عشر الثالثالجزء   

ذا امكن الجع بينهما  فأ نه يقال: أ نه هنا فرق بين المقامين، فان المتعارضين اإ

بصدورهما معاً فيؤخذ بال ظهر ويحمل الظاهر عليه كما هو الحال  عرفاً يعقل التعبد

في العام والخاص والمطلق والمقيد و ل يطرح الظاهر ويؤخذ بال ظهر، بخلاف ما 

ذا لم يكن بينهما جمع عرفي وكانا متفاضلين من حيث الصدور فأ نه ل يعقل التعبد  اإ

ذ ل معنى لذلك ليحمل الخبر الموا لغاء بصدورهما معاً اإ نه اإ فق للعامة على التقية فاإ

 له رأ ساً، وهذا واضح.

قال الش يخ الانصاري بعد جملة من الكلام عنه: )مورد هذا الترجيح هو 

تساوي الخبرين من حيث الصدور كما في مقطوعي الصدور من المتواترين أ و 

 بحكمهما من المتكافئين، واما ما يوجب التعبد بصدور احدهما المعين دون الآخر،

ل ن جهة الصدور متفرعة  -يقصد المرجح الجهتي –فلا وجه لعمال هذا المرجح فيه 

 على أ صل الصدور( انتهي. كلامه زيد في علو مقامه.

 

 علق في العناية على جواب المصنف )قده( بالقول:( 35)

بل لا يمكن القول بذلك جداً فإن الظاهر من المقبولة والمرفوعة بل كاد ان 

و الترتيب بين المرجحات فان مقتضى أمره )عليه الساقم( يكون صريحهما ه

بالترجيح بالشهرة مثاًق هو ان المناط في تقديم أحدهما هو الشهرة رواية سواءً 

كان موافقاً للكتاب أم لاكما ان مقتضى فرض الراوي كليهما مشهورين وأمره 

 –حينئذٍ  –م )عليه الساقم( بالترجيح بموافقة الكتاب هو إن المعيار في التقدي

موافقة أحدهما للكتاب سواءً كان مخالفاً للعامة أم لا وهكذا الى آخر المرجحات 

 وهذا هو عين الترتيب باق شبهة.



 (238........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

)واما كون( ساير أخبار الترجيح بصدد بيان أن هذا المرجح وذاك مرجح 

 )كما ان الاقتصار( في غير واحد عن فهو ليس مربولاً بالمقبولة والمرفوعة أصاًق

الاخبار على ذكر مرجح واحد لا أكثر مما لا يشهد بعدم الترتيب في المقبولة 

والمرفوعة أبداً ولزوم تقييد جمع الاخبار للترجيح على كثرتها بما في المقبولة 

على القول بالترتيب وإن كان هو بعيداً جداً ولكنه مع ذلك مما لا ينافي ظهور 

 .1المقبولة في الترتيب كما لا يخفى

 :كن للمصنف ان يجيبويم

أولًا: ان ذكر المرجحات بالكيفية في المقبولة هو من كاقم الإمام )عليه 

الساقم( حيث أبتدأ بما هو أقرب حضوراً الى ذهن السائل لا لكونه المزية المترتبة 

أولًا في مجموع المزايا، ثم ذكر الثاني باعتبارية اقربيته من غيره الى ذهن السائل 

ان الثاني أقرب من الأول لذكره الإمام )عليه الساقم(، وعليه فاق وهكذا، ولو ك

 يتم ما قاله بإفادتها للترتيب.

وثانياً: ذكر جملة من الروايات بان الإمام )عليه الساقم( قد حكم بالأخذ 

بالاحدث منهما كما سيأتي التعرض لها في البحث، ومن الواضح الاق  

 قبل غيرها أو بعدها في المقبولة والمرفوعة. الأحدث سواءً مزيته التي له مذكورة

اللهم الا ان يقال بان الاحدث من الروايتين هي ما كانت بماقكات 

 القرب الى الصدور والواقع والجهة، وهذا لم يثبت.

 واما ما ذكره من كون سائر اخبار ..... الخ.

                                                           
  136-135ص 9لعناية ج( ا1



 (239).........................................عشر الثالثالجزء   

هد كما أنه مما لا يشهد بعدم لزوم الترتيب في المقبولة كذلك هو لا يش

 بلزوم الترتيب في الروايتين.

الا ان يقول المجيب: هو ان ما ذكرناه نفي ما رامه المصنف لااثبات ما 

 أدعيناه، لكفاية ظهور الروايتين في الترتيب.

 واما ما ذكره من لزوم تقييد أخبار الترجيح بالترتيب فهو في محلة.

هل لها  والذي يشفع للمصنف القائل بعدم الترتيب، هو ان المرجحات

موضوعية خاصة أو تكون لريقاً الى الوثو  بالصدور، لفرض تحقق المناط في 

الجميع وذلك لأن اعتبار نفس الأمارة من حيث الطريقية فتكون المرجحات 

 أيضاً كذلك.

واشكاله على الكفاية أنه يقيد التعدي الى كل ما يوجب الوثو  

 والالمئنان وهو لا يقول به.

مقتضى الأصل عدم الترتيب ولا دليل على الخاقف  ويشفع له أيضاً أن

 الا ما يتوهم من ذكرها مرتبة في المقبولة.

: أنه ترتيب ذكري لا واقعي مع انها مذكورة في سائر الاخبار غير وفيه

 .1مرتبة، وسياقها آب عن التخصيص

 

                                                           
  187ص 1السبزواري ج –( تهذيب الاصول 1



 (240........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 فرعية حديث أن - عرفت ما إلى مضافا - قوله )قده(: ))وفيه

 من الجهتي المرجح يكن لم يفيد إذا إنما له،أص على الصدور جهة

 مرجحاته من كان إذا وأما مرجحاتها، من بل الصدور، أصل مرجحات

 بعد دليل يقم ولم المرجحات؟! سائر وبين بينه فرق فأي المناطين، بأحد

 من منهما الراجح بصدور التعبُّد وجوب على المتعارضين الخبرين في

 الكلام، أوّل هو بل بحسبها، راجحاً الآخر كون مع الجهة، غير حيث

 أحد بحسب المرجحين من الراجح ملاحظة من محيص فلا يخفى، لا كما

 المزاحمة، مع بينهما الترجيح على العلاج أخبار دلالة من أو المناطين،

 إطلاق هو فالمحكم -الصورة لهذه التعرض لعدم ولو- الدلالة عدم ومع

 تغفل. فلا التخيير،

 من بالمتكافئين بإنتقاضه عليه، تلاميذه أعاظم بعض أورد وقد

 حيث من المتخالفين بصدور التعبد يعقل لم لو فإنه الصدور، حيث

 مع بصدورهما التعبُّد يعقل لم التقية، على أحدهما حمل مع الصدور،

 .الحقيقة في -أيضاً- لاحدهما إلغاء لأنه عليها؛ أحدهما حمل

 - سره قدس - التزم أنه انوحسب الغفلة من يخفى: لا ما وفيه،

 الصدور؛ حيث من تساويهما باعتبار الجهة بحسب الترجيح مورد في

 من غرضه أن بداهة مع فعلًا، به للتعبد وإما بصدورهما، للعلم إما



 (241).........................................عشر الثالثالجزء   

 التعبُّد دليل بحسب تساويهما -تعبداً الصدور حيث من- التساوي

 فعلا تعبدال يقتضي لا الخبر حجية دليل أن ضرورة قطعاً؛ بالصدور

 التعبّد إلا ليس العلاج دليل وقضية بأحدهما، ولا بل بالمتعارضين،

 .ترجيحاً أو تخييراً بأحدهما

 من أورده بما يكتف لم -الله رحمه- أنه العجب كل والعجب

 على المرجح هذا بغير الترجيح تقديم استحالة ادعى حتى النقض،

 الموافق؛ بصدور عبدالت امتناع حاصله: بما عليه وبرهن به، الترجيح

 يعقل ولا تقية، صدوره وبين أصله، من صدوره عدم بين أمره لدوران

 بالقطعي التعبد لا يعقل أنه كما بداهةً، التقديرين على به التعبُّد

 عدم صدوره، لاحتمال أهون؛ الصدور الظني في الامر بل الموافق، الصدور

 .بخلافه((

 

ترتيب بين المرجحات وملاحظة أ يهما يقدم وفيه: أ ولً: أ نه ل وجه لمراعاة ال

وأ يهما يؤخر بعد ان كان المناط في التقديم هو حصول الظن الفعلي أ و الاقربية 

للواقع فأ ي مرجح أ فاد ذلك كان هو المقدم من دون فرق بين كونه مرجحاً جهتياً أ و 

 صدوريًا، وان حصل في كليهما فيتخير بينهما.

المرجح الصدوري على المرجح الجهتي باعتبار ان  ثانياً: ان ما ذكره من تقديم

جهة الصدور فرع اصل الصدور انما يتم لو لم نقل برجوع تمام المزايا الى المرجحات 

ل فلا وجه لمراعاة الترتيب بين المرجحات  –الصدورية  –الس ندية  كما تقدم، واإ



 (242........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ن كان أ حدهما صدوريًا  ذ ل فرق حينئذٍ بين مرجح ومرجح واإ والآخر جهتياً أ صلًا اإ

 كما ل خفف..

وعلى هذا فيكون المقدم هو ما أ وجب الظن الفعلي أ و الشأ ني بالقربية ول 

دليل على ترجيح ما هو راجح الصدور من غير جهة مخالفته للعامة على ما هو راجح 

 الصدور من حيث مخالفته للعامة.

 او نعم: لو فرض ان ما كان معه المرجح الصدوري يظن بالظن الفعلي

الشأ ني بأ قربيته فيكون مقدماً، أ و فرض دللة اخبار العلاج على ان الراجح 

صدوره من غير جهة مخالفته للعامة مقدم على ما هو راجح الصدور من حيث 

ذا لم يتم  ما اإ مخالفته للعامة فيقدم في مثل ذلك الخبر الذي معه المرجح الصدوري واإ

 .(36)كلا ال مرين فيتمسك باطلاقات التخيير

وقد أ ورد بعض الاعاظم وهو صاحب البدايع، بأ نه لم يعقل التعبد بصدور 

ذ ل معنى للتعبد بصدورهما مع حمل الموافق منهما  المتفاضلين من حيث الصدور اإ

لغاء له رأ ساً كما تقدم في جواب ان قلت: لم يعقل التعبد بالخبرين  على التقية فأ نه اإ

من حمل احدهما على التقية ل نه - المحذور المتكافئين أ يضاً من حيث الصدور لعين

لغاؤه أ يضاً   .-يلزم اإ

ن الش يخ ال نصاري حينما قال ان مخالفة  وقد أ جاب عنه المصنف )قده(: اإ

ل بعد التعبد بصدور الخبرين ليس مراده من ذلك التعبد  العامة ل تكون مرجحاً اإ

ين أ و ما بحكمهما كما في بصدورهما تعبداً فعلياً كما في المقطوعين س نداً كالمتواتر 

المتكافئين حتى يقال أ نه مع التعبد بالخبرين كذلك يكون حمل أ حدهما على التقية 

موجباً للغائه، بل مراده من ذلك هو ان مخالفة العامة ل تكون مرجحاً الا بعد 

كون دليل الحجية متساوي النس بة الى كلا الخبرين بمعنى ان شموله لحدهما ليس 

 شموله الآخر.بأ ولى من 



 (243).........................................عشر الثالثالجزء   

ذا كان هذا مراد الش يخ من التعبد بالخبرين فلا يرد عليه نقض المحقق  واإ

ذ ل يلزم من حمل أ حدهما على التقية محذور اللغوية، وهذا  الرش تي )قده(، اإ

ذا كانا متفاضلين من حيث الصدور كما لو كان أ حدهما مشهوراً  بخلاف ما اإ

ر في الخبرين يراد اثبات التعبد والآخر ليس بمشهور فان اجراء اصالة الصدو 

ذا أ ريد حمل احدهما على التقية يلزم اللغوية.  الفعلي بصدورهما، فاإ

أ ي ان التعبد  –والدليل على مراد الش يخ الانصاري )قده( هو هذا 

هو ان  –بالخبرين هو تساوي نس بة دليل الحجية اليهما وليس هو التعبد الفعلي 

ضين ل يمكن حصوله ل ن الذي يوجب ذلك اما هو التعبد الفعلي بالخبرين المتعار 

ل يلزم ثبوت  دليل حجية الخبر وهو ل يمكن ان يشمل كلا الخبرين المتعارضين واإ

نه ل يدل الا على حجية أ حدهما المخير  أ و  الحكمين المتضادين، واما دليل العلاج فل 

 المرجح.

من النقض، والعجب كل العجب ان المحقق الرش تي لم يكتف بما أ ورده 

 حتى أ دع. اس تحالة تقديم الترجيح بغير هذا المرجح على الترجيح به.

وقد برهن على ذلك: بأ ن الخبر المشهور الموافق للعامة ل يمكن التعبد به 

ما ان ل يكون صادراً واما أ ن يكون صادراً على نحو التقية، وعلى كلا  ل نه واقعاً اإ

ذا كان الخبر  التقديرين ل يمكن التعبد بصدوره كما هو واضح، وهذا هو الحال فيما اإ

ذ  الموافق للعامة قطعي الصدور فأ نه أ يضاً ل يمكن التعبد بصدوره لبيان الواقع اإ

بعد كونه موافقاً للعامة يتعين كونه صادراً ل جل التقية، بل امتناع التعبد في الخبر 

القطعي فأ نه ل  الظني أ هون وأ خف حيث أ نه يحتمل فيه، الا يكون صادراً بخلاف

 يحتمل عدم صدوره.

 



 (244........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

استظهر في العناية الترتيب بين المرجحات في المرفوعة والمقبولة،  (36)

 وبناء عليه فهو كالصريح في تقديم المرجح الصدوري على الجهتي.

ثم استدرك بالقول )اللهم( الا ان يقال ان الكاقم مع الشيخ في لزوم 

ه ليس هو في المزايا المنصوصة بل في الترتيب بين الصدوري والجهتي وعدم

غيرها على التعبدي وليس فيها دلالة على تقديم كل صدوري على الجهتي ولو 

 .1لم يكن الصدوري من المنصوصة

أقول: تقدم في التعليقة السابقة بأن الترتيب بين المزايا هو من جهة 

يه الساقم احتمال ارتكازيتها في ذهن السائل بنسب مختلفة، فقدم الإمام عل

الأول وهو الشهرة وهكذا، وهي كالصريح في تقديم المرجح الصدوري من هذه 

 الجهة، ارتكازيتها بنسبة أعلى من ارتكازية موافقة العامة أو مخالفتهم.

واما ما احتمله في العناية من توسيع دائرة النزاع بين الشيخ والرشتي، 

لا في المرجح الدلالي حسب إذ فاق معنى له لأن التعدي من المنصوصة لا يدخل ا

لا معنى لأن يقال بأنه مرجح صدوري أو جهتي، بل هو منحصر في الدلالي 

 وعليه فاق موجب لما ذهب إليه.

                                                           
  140-139ص 6( العناية ج1



 (245).........................................عشر الثالثالجزء   

 على السنّدية المرجحات تقديم فاحتمال: قال قوله )قده(: ))ثم

 من موافقتهم، طرح على - السلام عليه - الامام نص مع العامة، مخالفة

 هو عمّن فضلًا مسكة، ذي من صدورها يعهد لم التي لغرائبوا العجائب

 .وعملًا علماً العصمة تالي

 منه، صدرت كيف الواضحة الغفلة هذه إن شعري، وليت: قال ثم

 القمر؟! شق من يقرب بما يأتي النظر جودة في أنه مع

 الموافق أمر دوران عدم ضرورة برهانه؛ فساد بوضوح خبير وأنت

 الله حكم لبيان صدوره لاحتمال رأساً؛ الصدور وعدم تقية الصدور بين

 التعبد في يحتاج يكاد ولا أصلًا، له المعارض المخالف صدور وعدم واقعاً،

 احتمال دار وإنما بداهة، ذلك لبيان الخبر صدور احتمال من أزيد إلى

 ضرورة ودلالة؛ وجهة صدوراً قطعياً المخالف كان إذا الاثنين بين الموافق

 هذه غير وفي تقية، وصدوره صدوره عدم بين -حينئذ- معارضه دوران

 لبيان صدوره لاحتمال محالة؛ لا الثلاثة بين أمره دوران كان الصورة

 .أيضاً حينئذ الواقعي الحكم

 الحكم لبيان القطعي الموافق بصدور التعبد إمكان إنقدح: قد ومنه

 معارضه كان إذا لذلك بصدوره التعبّد يكن لم وإنَّما أيضاً، الواقعي



 (246........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

- التقية على حمله لتعيين والدلالة؛ السند بحسب قطعياً المخالف

 محالة. لا -حينئذ

هذا  أن إلا مثله، على يخفى أن من أوضح ذكرنا ما إن ولعمري

 الاقدام زلل من الله عصمنا للانسان، الثانية كالطبيعة والنسيان الخطأ

 .ومقام ورطة كل في والاقلام

 حيث من مرجح المرجح هذا أن بملاحظة هو إنما كله هذا إن ثم

 لاحتمال-معارضه  من ذيه دلالة لاقوائية موجب هو بما وأما الجهة،

 جميع على مقدَّم فهو -دونه التقية فيه المحتمل المعارض في التورية

 بحمل - التوفيق تقدم من المشهور هو ما على بناء الصدور؛ مرجحات

 بها. جيحالتر على -الاظهر على الظاهر

 فيما مفتوحاً كان وإن التورية احتمال باب أن: يقال أن إلا اللهم

 يكون أن يوجب لم والنظر بالتأمل كان أنه حيث إلا التقية، فيه احتمل

 الآخر، في عرفاً التصرف على قرينة يكون بحيث أظهر؛ معارضه

 .فتدبر((

لسلام نص على ثم أ ن المحقق الرش تي )قده( أ ضاف قائلًا بان الإمام عليه ا

طرح الخبر الموافق للعامة، ومعه كيف يصح القول بأ ن الخبر المشهور يلزم ال خذ 

 به وان كان موافقاً للعامة على ما ادعاه الش يخ الانصاري )قده(.



 (247).........................................عشر الثالثالجزء   

ويرد على البرهان المتقدم للرش تي: ان الخبر الظني الموافق للعامة ل يدور 

 ما ل يمكن التعبد بصدوره.أ مره بين احتمالين ليقال بأ نه على كليه

آخر وهو ان يكون صادراً لبيان الواقع فان كونه موافقاً  بل فيه احتمال أ

للعامة ل يوجب العلم والجزم بصدوره تقية، بل يحتمل صدوره لبيان الحكم 

الواقعي، ومع هذا الاحتمال فيكون التعبد بصدوره ممكناً ل ن التعبد بصدور الخبر 

تمال صدوره لبيان الواقع، بل ال مر كذلك في القطعي، ل يتوقف الا على اح

الموافق للعامة حيث يحتمل أ يضاً صدوره لبيان الحكم الواقعي، ومع ثبوت هذا 

 الاحتمال فيصح التعبد به وصدوره لبيان الواقع.

ذا كان الخبر الموافق للعامة قطعياً  نعم انما ل يحتمل صدوره لبيان الواقع فيما اإ

ذا كان معارضه قطعياً من الجهات الثلاثة، الصدور، والدللة،  كان أ م ظنياً  اإ

والجهة، فأ نه في مثل ذلك يتعين كونه الخبر الموافق للعامة صادراً للتقية، ومع تعين 

 هذا الاحتمال منه فلا يمكن التعبد بصدوره لبيان الحكم الواقعي.

لى المرجح ثم ان ما ذكر الى الآن من ان مخالفة العامة هل هي مقدمة ع

الصدوري كما ذهب اليه البعض أ و ان ال مر بالعكس كما ذهب اليه الش يخ 

الانصاري، أ و ان المدار على الظن النوعي أ و الشخصي بالقربية كما اخترناه، انما 

يتم لو كانت مخالفة العامة من المرجحات الجهتيه بل كان الترجيح بها من جهة وجود 

ذا قلنا بان مخالفة احتمال التقية في الموافق، و  ما اإ عدم وجوده في المخالف، واإ

توجب اقوائية الدللة وظهور المخالف من ظهور الموافق باعتبار  (37)العامة

وجود احتمال التورية الموجب لضعف ظهوره ودللته في الموافق دون المخالف، 

ت ال خرى فأ نه بناء على هذا يكون الترجيح بمخالفة العامة مقدماً على جميع المرجحا

ذا صار الظهور للمخالف أ قوى كان مقدماً سواءً كان الخبر الموافق معه مرجح  ل نه اإ



 (248........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

من المرجحات ال خرى أ م ل؟ لما تقدم مع امكان الجع العرفي بحمل الظاهر على 

 الاظهر ل يؤخذ بالمرجحات المنصوصة عليها.

الموافق الا انه لما  نعم: قد يقال: بأ ن احتمال التقية وان كان موجوداً في الخبر

ذا تأ مل في الخبرين اللذين أ حدهما  لم يحصل الا بعد التأ مل والنظر، فان الشخص اإ

موافق للعامة والآخر مخالف لهم فحينئذٍ يحصل احتمال التقية في الموافق فلا يكون 

 .(38)موجباً لظهرية المخالف على الموافق، ثم أ مدر بالتدبر

 

تعليقته على قول المصنف )قده( واما بما هو  ذكر المشكيني )ره( في (37)

 يوجب لاقوائية دلالة .... الخ، اعلم ان المخالفة على وجوه:

 الأول: ان يكون الترجيح بها تعبدياً.

 الثاني: ان يكون ذلك لصرف حسن مخالفتهم.

من  –حينئذٍ  –الثالث: ان يكون الوجه غلبة الحق في مخالفتهم وهي 

للنزاع المتقدم، بل المتبع تقديمه  –أيضاً  –ولا مجال المرجحات المظنونية، 

 على الصدورية على مذهب الشيخ وعدم الترتيب على المختار.

الرابع: ان يكون الوجه كون الموافق مظنون الصدور للتقية، وحينئذٍ لو 

قلنا بكون موافقة الخبر موجبة لضعف دلالته؛ امل لوجوب التورية على الامام 

قام لاحتمال ارادة خاقف الظاهر احتمالًا على نحو الظن، أو الموجب في الم

لكونها أنسب بشأنه أو لاحتمالها؛ إذا لم يقل أحد بوجوب الكذب عن مصلحة 

معيناً في مقام التقية، وحينئذٍ يكون المخالف أقوى في مقام الدلالة؛ إذ احتمال 

الجهة، وهو  خاقف الظاهر وان كان موجوداً فيه أيضاً الا انه من غير تلك



 (249).........................................عشر الثالثالجزء   

مشترك بين الخبرين، وفي تلك الجهة مختص بالموافق، كانت المخالفة من 

مرجحات الدلالة مقدمة على جميع المرجحات باق اشكال ولا خاقف إلا من 

 الشاذ كما تقدم سابقاً.

وان قلنا بالعدم من جهة ان هذا المعنى ليس من الأمور الارتكازية لأبناء 

لقوة والضعف على هذه، دون الأمور العقلية المعلومة بعد المحاورة، والماقك في ا

الدقة والتأمل، فيكون هذا المرجح من المرجحات الجهتيه، ومحاًق للنزاع المتقدم 

بين الشيخ والميرزا والماتن، وقد عرفت ان المختار هو قول الماتن، كما ان المختار 

 .1ليهو عدم الارتكازية حتى يصير المقام من الترجيح الدلا

: اما كون الترجيح بالمخالفة تعبدياً فبعيد جداً لما علل في بعض أقول

 الاخبار بأن الرشد في خاقفهم.

 واما كونه لصرف حسن المخالفة لهم، فقد يكون الحسن في عدمها.

واما لكون الموافق مضمون الصدور تقية، فان كون الخبر موافقاً لهم 

الواقع مما لا يخل بظهوره عرفاً ليكون وجريان احتمال التورية فيه دون بيان 

المخالف لهم هو اقوى منه ظهوراً، ومن هنا رجع المصنف أخيراً عن ذلك بقوله 

 )اللهم الا ان يقال ان باب احتمال التورية .. الخ(.

 أو لعدم ارتكازيته كما اشار اليه في الرابع نفسه.

 إذن يتعين الاحتمال الثالث، فيتيعن تقديمه باق نزاع.

                                                           
  تحقيق الخفاجي - 248-247كفاية ص 5ج -المشكيني  871( تعليقة 1



 (250........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

قوله فتدبر يحتمل ان يكون لاقشارة الى ما تقدم من ان الخبر  (38)

الموافق فيه احتمال التورية مما لا يخل بظهوره ليكون الخبر المخالف أظهر منه 

 وأقوى ظهوراً.

وان يكون لاقشارة الى ان الاستدلال المذكور مما لا يغير النتيجة المذكورة 

ا لا يؤثر في ضد النتيجة المذكورة من ضعف قبله لأن مجرد أنه بالتأمل والنظر مم

 دلالة ما فيه التورية، فضم التأمل والنظر أو عدمهما سيان.

وان يكون لما اشرنا إليه من عدم ارتكازية هذا المعنى لأبناء المحاورة وهو 

 مناط القوة والضعف دون الأمور العقلية المعلومة.

  



 (251).........................................عشر الثالثالجزء   

 قوله )قده(: ))فصل

 في المرجحات من نوعاً ولو بمضمونه الظن بيوج لما الخبر موافقة

 المرجحات من بالتعدي قيل لو - الترجيح لزوم على بناء - الجملة

 وهي -ادعي كما- عليها المجمع القاعدة في بدخوله قيل أو المنصوصة،

 الدليلين. بأقوى العمل لزوم

 من الظاهر وأن منع، نظر، بل محل التعدي أن عرفت: وقد

 وكون مضمون والكشفية، الدليلية حيث من الاقوائية انك ما هو القاعدة

 من فيه قوة يوجب لا -عليه ظنية أمارة مساعدة لاجل- مظنوناً  أحدهما

 لا كما مساعدتها، لا لو القوة من عليه هو ما على هو بل الحيثية، هذه

 في خلل بوجود الطن لازمه يكون لا لها الخبرين أحد ومطابقة يخفى،

 اجتمع وقد كيف؟! جهته، حيث من أو الصدور، حيث من إما الآخر،

 الموافق، معارضة لولا المخالف حجية في اعتبر ما جميع بوجود القطع مع

 الكذب بها يضّر يكاد لا كما الحجية، في يعتبر يكاد لا واقعاً والصدق

 .فافهم كذلك،

 .اعتبارها على الدليل لعدم المعتبرة؛ الغير الامارة حال هذا

 اعتباره عدم على الدليل لاجل- بالخصوص بمعتبر يسل ما أما

 بحسب الدليل؛ لعدم المعتبر كالغير كان وإن فهو -كالقياس بالخصوص



 (252........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 بناء والقاعدة -التعدي على بناء- الاخبار من به الترجيح يقتضي ما

 عن الناهية الاخبار أن إلا الدليلين، أقوى في المضمون مظنون دخول على

 به؛ الترجيح عن مانعة الدين( محق قيست إذا )السنة وأن القياس

 المسألة في له الخبرين استعمال أحد ترجيح في استعماله أن ضرورة

 الفرعية(( المسألة في استعماله من بأقل ليس وخطره الاصولية، الشرعية

 

 فصل: المرجحات الخارجية منصوصة وغير منصوصة

 الترجيح بالشهرة الفتوائية

ذا كانت ل اشكال في ان الش  ذا لم يقم دليل على اعتبارها، اإ هرة  الفتوائية اإ

موافقة لمضمون خبر في الجلة، فليس كل ما يوجب الظن بمضمون خبر من 

المرجحات حتى مثل القياس فذلك يوجب قوة مضمونه، وانما الاشكال في ان 

آخر، فهل توجب الشهرة الفتوائية ترجيحه ذا كان معارضاً بخير أ على  الخبر المذكور اإ

المعارض له أ م ل؟ وهذا البحث انما يتم بناء على التعدي الى كل مرجح اما من 

جهة فهم عدم الخصوصية للمرجحات المنصوصة، واما من جهة دخول المقرون 

بالمرجح تحت قاعدة لزوم العمل بأ قوى الدليلين، وكذلك يتم بناء على الشهرة من 

 بين الخبرين.لزوم الترجيح ل على المختار من التخيير 

ويرد على ما اس تدل به على التعدي، اما الاول، فلما تقدم من بطلان 

التعدي، واما الثاني: فلما تقدم أ يضاً من ان المراد من الاقوائية هي الاقوائية 

بحسب الطريقية والدليلية ل مطلق الاقوائية ولو كانت بحسب المضمون، ومن 

اقوائية الضعيف من جهة طريقيته وكاشفيته  المعلوم ان الشهرة الفتوائية ل توجب



 (253).........................................عشر الثالثالجزء   

وانما توجب اقوائية من حيث المضمون، وعليه فالشهرة الفتوائية ل توجب 

ليه. (39)الترجيح   للخبر الذي ضمت اإ

ذا كان بجانب  هذا وقد ذكر الش يخ الانصاري )قده( بان الشهرة الفتوائية اإ

بل اما في صدوره بان ل يكون أ حد الخبرين فأ نها توجب الظن بخلل في الخبر المقا

صادراً واما في جهته بان ل يكون صادراً لبيان الحكم الواقعي، ومع حصول الظن 

 .(40)المذكور ل يكون حجة

واجاب عن هذه الدعوى: بأ نا ل نسلم  ان مطابقة أ حد الخبرين للشهرة 

للشهرة الفتوائية توجب الظن المذكور، كيف؟ يصح ذلك بان مطابقة أ حد الخبرين 

توجب الظن بالخلل المذكور والحال ان مطابقة أ حدهما للشهرة قد يجتمع مع القطع 

والمراد من ملاك الحجية هو كون راويه  –بوجود ملاك الحجية في الخبر الآخر 

ثقة مع انعقاد بناء العقلاء على حجية الظهور وعلى كونه صادراً لبيان الواقع ل للتقية 

ع المذكور فما ذكره المس تدل من اس تلزام مطابقة أ حد ومع امكان حصول القط –

 الخبرين للشهرة يوجب الخلل بالآخر ل يلائم حصول القطع المذكور.

نعم مطابقة أ حد الخبرين للمشهور توجب عدم حصول الظن بصدق الآخر 

واقعاً أ و توجب الظن بكذب الآخر واقعاً الا أ نه من الواضح ان حصول الظن 

اً أ و عدم الظن بكذبه واقعاً ل يعتبران في حجية الخبر، هذا كله بصدق الخبر واقع

ذا كانت ال مارة الخارجية التي يراد ترجيح أ حد الخبرين بها مما لم يقم دليل على  فيما اإ

 .(41)اعتبارها، كما هو الحال في الشهرة الفتوائية، ثم أ مر بالفهم

ذا كانت ال مارة المذكورة مما قام الدليل على ما اإ  عدم اعتبارها كما هو واإ

الحال ي القياس، فان القياس كالشهرة في لزوم الترجيح به بناء على لزوم الترجيح 

ذ ل خصوصية لها، واما لقاعدة  بكل مرجح، اما للتعدي عن المرجحات المنصوصة اإ

لزوم العمل وال خذ بأ قوى الدليلين، أ ل أ نه ورد في خصوص القياس من النصوص 



 (254........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

جواز اس تعماله في الشريعة، ومن الواضح ان اس تعماله كمرجح ما دلت على عدم 

ل حد الخبرين نحو اس تعمال له في الشريعة، وان كان المورد هنا مورد مسأ لة 

 أ صولية الا ان خطره هنا ليس بأ قل من خطره في اس تعماله بالمسأ لة الفرعية.

 

الدليلية علق في العناية على كاقم المصنف بان الاقوائية المضمونية  (39)

بالقول: )ومن المعلوم( ان العقل مما لا يفر  بين ما إذا كانت الاقوائية في أحد 

الدليلين في دليليته ولريقيته الى الواقع أو في مضمونه ومؤداه من جهة تأيّده 

بأمارة خارجية على لبقه فأحد الدليلين بمجرد ان كان أقوى من صاحبه ولو 

عقاًق دون العمل بصاحبه نظراً الى رجحان الأول مضموناً كان العمل به متعيناً 

 ومرجوحية الثاني.

)بل لا يبعد( ان يقال ان المرجح الخارجي كالشهرة الفتوائية أو الاولوية 

الظنية ونحوهما هو مما يوجب القوة في أصل دليليته وفي جهة اثباته ولريقيته 

كونه راجحاً  .. وعليه فما أدعاه الشيخ الانصاري من دخول الخبر بمجرد

بمرجح خارجي تحت القاعدة المجمع عليها من وجوب العمل بأقوى الدليلين 

 .1هي دعوى في محلها فتأمل جيداً

وفيه: ان ما ذكره أخص من المدعى، فأنه انما يصح فيما إذا كانت 

الجهات الأخرى للدليلين من الدلالة والجهة متكافئتين، لا مطلقاً، فلو كانت 

الآخر أقوى من الخبر الذي معه الشهرة الفتوائية، فمن الواضح  الجهة في الخبر

                                                           
  149-148ص 6( العناية ج1



 (255).........................................عشر الثالثالجزء   

ان مجرد ضم الشهرة الفتوائية لا يوجب اقوائية دليليته ولريقيته، وهذا هو 

 مراد الشيخ الاخوند، ولعله لهذا أمر بالتأمل جيداً في ذيل كاقمه.

 أورد صاحب العناية على المصنف )قده( بالقول: (40)

د من الظن بخلل فيه ليس هو الظن بخلل فيما اعتبر في )وفيه(: ان المرا

حجيته كي لا يجتمع ذلك مع القطع بوجود جميع ما اعتبر في حجيته لو لا 

العارضة، بل المراد منه هو الظن بكذبه ثبوتاً إما صدوراً أو جهة، ومن المعلوم 

رضة، جواز اجتماع ذلك مع القطع بوجود جميع ما اعتبر في حجيته لو لا المعا

بل قد يجتمع القطع بكذبه ثبوتاً إما صدوراً أو جهة مع القطع بوجود جميع ما 

اعتبر في حجيته لو لا المعارضة فكيف بالظن بكذبه كذلك، )ولعله( إليه أشار 

 .1المصنف أخيراً بقوله فأفهم، فتأمل جيداً

ولعل وجه التأمل في كاقمه: بأن الظن بخلل فيما اعتبر في حجية 

 يختلف كثيراً من الظن بكذبه ثبوتاً إما صدوراً وإما جهة، وإنما الخبر، لا

يختلفان في التعبير عنهما، وعليه فما ذكره صاحب الكفاية من النقد على 

 شيخه الانصاري في محله، مع عدم احراز الكذب واقعاً في الحجية.

نعم لو أوجب ذلك دخول الراجح فيما لا ريب فيه ودخول المرجوح بما 

 الريب، كان ترجيحه في محله.فيه 

 ما ذكره من الفهم بمكن توجيهه بـ (41)

 ( المتقدمة مع جوابه.40أولًا: ما ذكره في العناية في التعليقة )

                                                           
  149( نفس المصدر ص1



 (256........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ثانياً: لعله لاقشارة الى امكانية رجوع هذا المرجح الخارجي الى الداخلي 

ة ظنية على ما ذكره الشيخ الانصاري، وحينئذٍ إذا لابق أحد الخبرين أمار

كالشهرة الفتوائية فاقزمه الظن بوجود خلل في أحد الأمرين من الصدور أو جهة 

 الصدور فيدخل الراجح فيما لا ريب به بخاقف المرجوح.

إما لو لم يرجح المرجح الخارجي الى الداخلي فاق عبرة بالظن الحاصل 

 منه.



 (257).........................................عشر الثالثالجزء   

 تحقق في ليس هنا ها القياس حال أن قوله )قده(: ))وتوهم:

 دون من حكم؛ ذو آخر موضوع به ينقح فيما كحاله إلا به، قوائيةالا

 فرعية. ولا أصولية مسألة في عليه اعتماد

 الموضوعات في والقياس المقام بين الفرق لوضوح الفارق؛ مع قياس

 فيكون الدين، في ليس فيها المعمول القياس فإن الصرفة، الخارجية

 نحو فإنه المقام، في عمولالم بخلاف وهذا إصلاحه، من أكثر إفساده

 للحجية، له الموافق الخبر تعين لما لولاه أنه ضرورة الدين؛ في له إعمال

 وبين بينه والتخيير الاعتبار، أدلة بمقتضى الحجية عن سقوطه بعد

 .جيداً فتأمل العلاج، أدلة بمقتضى معارضه

 والسنة كالكتاب- نفسه في مستقلًا دليلًا كان بما اعتضد إذا وأما

 الكلية، بالمباينة مخالفته كانت إن لاحدهما المخالف فالمعارض -القطعية

 المخالف الخبر حجية لعدم الترجيح؛ مورد عن خارجة الصورة فهذه

 الدالة الاخبار من المتيقن فإنه المعارض، عدم مع ولو أصله، من كذلك

 .ذلك غير أو نقله، لم: أنه أو باطل، أو زخرف أنه على

 القاعدة فقضية المطلق، والخصوص بالعموم لفتهمخا كانت وإن

 الكتاب وتخصيص الموافق وبين بينه المرجحات ملاحظة كانت وإن فيها،

 جواز على بناء الموافق؛ في الترجيح يكن لم لو تخييراً، أو تعييناً به



 (258........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 الموافق أخذ على الدالة الاخبار أن إلا الواحد، بخبر الكتاب تخصيص

 في بأنها قيل لو الصورة، لهذه العموم عن اصرة،ق غير المتعارضين من

 عليه، نزّلناها كما اللاحجة، عن الحجة تعيين لا أحدهما، ترجيح مقام

من  المخالف حجية عدم على الدالة الكتاب على العرض أخبار ويؤيده

 أحدهما في المخالفة لحمل وجه فلا واحد، لسان عن تفرغان فإنهما أصله،

 .يخفى لا كما الاخرى، في المخالفة خلاف على

 إذا بما الطائفة هذه اختصاص دعوى أن إلا نعم،: يقال أن إلا اللهم

 المباين الغير المخالف بصدور القطع بقرينة - بالمباينة المخالفة كانت

 أو أقله، لم ربنا قول خالف )ما: مثل وإباء كثيراً، السلام عليهم عنهم

 ((.بعيدة غير - التخصيص عن باطل( أو زخرف

 

ذا  آخر ويترتب عليه حكمه كما اإ وتوهم ان القياس كما انه ينقح به موضوع أ

حصل منه الظن بالضرر ورتب عليه جواز الافطار وهو حكم شرعي جزئي 

ذا فرض أ نه في زمان من الازمنة أ صاب شخصاً صداعاً فأ غتسل وتضرر   عليه، فاإ

ذا فرض أ نه اصابه مثل ذلك الصداع مرة ثانية  من الغسل ففي مثل ذلك اإ

فسوف يحصل له الظن بالضرر من الغسل ل جل قياس الصداع الجديد على 

ذا تعارض  ذا جاز ذلك فنقول أ نه اإ الصداع القديم فرتب عليه جواز التيمم، واإ

 –دليلان فلا بأ س بترجيح أ حدهما بواسطة القياس ل نه بواسطته تثبت الاقوائية 



 (259).........................................عشر الثالثالجزء   

وع الحكم بوجوب العمل بأ قوى التي هي موض –أ ي اقوائية المعتضد بالقياس 

 الدليلين.

: ان القياس في الموضوعات الخارجية الرمفة يفترق عن القياس وأ جاب عنه

في المقام، فالخوف من الضرر الذي هو موضوع خارجي صرف، بمعنى أ نه ثابت 

مع قطع النظر عن الشرع لو نقُح بالقياس، فان اعمال القياس فيه ليس اعمال له في 

يكون منهياً عنه، فان النهيي عنه هو اعمال القياس في الدين ل أ صل  الدين حتى

اعماله، واما في المقام فان اعماله لثبات اقوائية أ حد الدليلين فأ نه نحو اعمال له في 

ذ هو ليس موضوعاً خارجياً  الدين لما يترتب عليه من حكم شرعي كلي ل جزئي، اإ

شرع، لن بواسطته يتعين أ حد صرفاً، بل هو موضوع خارجي فيه شأ نية ال 

الخبرين للحجية بعد كونه غير متعين للحجية مع قطع النظر عن القياس فأ نه مع 

ما ان يكون المتعارضان متساقطين عن الحجة بمقتضى القاعدة  قطع النظر عنه اإ

الاولية، واما ان يكون الحكم هو التخيير بينهما لفرض عدم مرجح لول القياس، 

 .(42)الثانوية، ثم أ مر بالتامل جيداً  بمقتضى القاعدة

واما اذا اعتضد أ حد الخبرين بما يكون حجة في نفسه كموافقة الكتاب 

ذا تعارض  والس نة القطعية، فاإن الكتاب والس نة القطعية دليلان مس تقلان فاإ

 خبران احدهما موافق لهما، فهل يقدم الموافق لهما أ و ل؟

 للكتاب والس نة لها انحاء ثلاثة، أ ن يقال: بأ ن مخالفة الخبر وجواب ذلك

فهيي تارة تكون على نحو التباين وأ خرى على نحو العموم والخصوص المطلق وثالثة 

 على نحو العموم من وجه.

شكال فيها في عدم حجية الخبر المخالف ل أ نه حجة في  اما صورة التباين: فلا اإ

نفسه وذلك من جهة  نفسه ويكون الخبر الموافق مقدماً عليه بل هو ليس بحجة في

مادل على ان ما خالف قول ربنا لم نقله أ و هو زخرف أ و باطل ونحو ذلك من 



 (260........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ذا لم يكن  التعابير ل ن المتيقن من ال خبار المذكورة هو الخبر المباين للكتاب، واإ

الخبر المباين للكتاب حجة كانت هذه الصورة خارجة عن اخبار الترجيح وداخلة 

 لاحجة.تحت تمييز الحجة عن ال

واما صورة العموم والخصوص المطلق، فمقتضى القاعدة وان كانت ملاحظة 

الترجيح بين الخبر المخالف وبين معارضه، فان كان المخالف راجحاً قُدم على معارضه 

ن كانا متكافئين فنتخير  بينهما  وخصص به الكتاب ل نه أ خص مطلقاً من الكتاب، واإ

ما نختار الخبر المخالف وخفصص ب ما نختار معارضه المعتضد بموافقة فاإ ه الكتاب واإ

الكتاب، ولكن أ خبار الترجيح بموافقة الكتاب غير قاصرة عن الشمول لهذه 

الصورة فيرجح الموافق لعموم الكتاب على المخالف له، وان كان المخالف لو خُلي 

نما يتم  فيما عن المعارض لقدم على عموم الكتاب ل خصيته منه، الا ان هذا الكلام اإ

ذا  ما اإ لو كانت ال خبار الدالة على تقدم الخبر الموافق للكتاب في صدد الترجيح، واإ

قلنا بانها في مقام تمييز الحجة عن اللاحجة كما اخترناه فيما س بق، فيكون الخبر 

الموافق حجة والخبر المخالف غير حجة ل ان كًلا منهما حجة في نفسه والموافق هو 

 .(43)المرجح والمقدم

مما يؤيده ان اخبار الترجيح بموافقة الكتاب هي بصدد تمييز الحجة عن و 

اللاحجة الاخبار الدالة على لزوم عرض كل خبر على الكتاب سواءً أ كان له 

ذا كان مخالفاً فهو مرفوض أ و باطل بمعنى أ نه ليس بشيء  معارض أ م ل، وانه اإ

احد، فلا وجه لحمل ليكون حجة، فان الطائفتين من الاخبار تفرغان عن لسان و 

المخالفة في الطائفة الاولى على خلاف المخالفة في الطائفة الثانية بان تحمل المخالفة 

في الطائفة الاولى على المخالفة بالعموم والخصوص المطلق وتحمل المخالفة من 

 الطائفة الثانية على المخالفة بالمباينة الكلية أ و بالعموم والخصوص من وجه.



 (261).........................................عشر الثالثالجزء   

على  –اخبار العرض  –ال: ان دعوى اختصاص الطائفة الثانية اللهم ان يق

الكتاب التي تنهي. عن الخبر المخالف ولو لم يكن له معارض وأ نه زخرف أ و باطل 

ذا كانت المخالفة بالمباينة وذلك بقرينة القطع بصدور المخالف غير المباين  لم نقله، بما اإ

 عنهم )عليهم السلام(، غير بعيدة.

يبق. مجال للتأ ييد المتقدم من ان الطائفتين تفرغان عن لسان )وعليه( فلا 

 واحد.

: بأ ن الخبر المخالف على نحو العموم والخصوص المطلق وان صدر ل يقال

من ال ئمة )عليهم السلام( جزماً الا ان ذلك ل يمنع من تفسير المخالفة في اخبار 

ص المطلق فتفسر بذلك العرض بالمعنى الشامل للمخالفة على نحو العموم والخصو 

ولكن تخصص بما يقطع بصدوره عنهم )عليهم السلام(، فيقال: ان كل خبر مخالف 

آخر ال خبار  ل هذا الخبر وذاك الخبر الى أ بأ ي نحو من الانحاء المخالفة ليس بحجة اإ

 التي يقطع بصدورها.

: ل يمكن لقائل ان يقول ذلك ل ن لسان أ خبار العرض أ بية عن فأ نه يقال

خصيص فلا يمكن ان يقال كل ما خالف قول ربنا زخرف وباطل الا هذا الت 

 الخبر أ و ذاك.

وعليه فأ ن اخبار العرض مختصة بالخبار المخالفة ل على نحو العموم 

والخصوص المطلق، ومعه فلا تكون اخبار العرض دالة على ان الخبرين 

ذا كان احدهما مخالفاً للكتاب على نحو العموم والخصوص المطلق فهو  المتعارضين اإ

 غير حجة.

ذا أ تضح هذا يتضح أ نه ل يمكن أ ن يقال بأ ن اخبار الترجيح هي بصدد  واإ

ذا كان الخبر المخالف مخالفاً على نحو العموم  تمييز الحجة عن اللاحجة حتى اإ

 والخصوص المطلق.



 (262........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 

ما ذكره من التأمل جيداً: لعله لاقشارة الى ما ذكره المرحوم  (42)

ن ان المنهي عنه هو اعماله في الدين، ولا يصد  على المعمول في المشكيني م

المقيس عليه هذا الموضوع، وان كان يترتب عليه حكم جزئي، نعم لو كان 

 .1النهي متعلقاً بالعمل به لكان شمله أيضاً

أو لعله لا فر  بين اعمال القياس في الموضوعات الخارجية الصرفة إذا 

، كما لو حصل من القياس الظن بالقبلة في جهة ترتب عليها حكم شرعي جزئي

خاصة ورتب عليه جواز الصاقة اليها، هو اعمال له في الدين، وان لم يكن 

 اعمال له في الدين فكذلك تنقيح اقوائية أحد المتعارضين.

الظاهر ان اخبار الترجيح موافقة الكتاب أو مخالفته هي ما وردت  (43)

يست واردة لميزان الاخبار الصادرة عنهم )عليهم لعاقج الخبرين المتعارضين ول

 الساقم( لمعرفة صحيحها من سقيمها، كما في أخبار العرض على الكتاب.

وعليه، فكون أخبار الترجيح غير قاصرة عن الشمول لهذه الصورة من 

كون المخالفة على نحو العموم والخصوص المطلق غير صحيحة، بل هي في مورد 

 العرض وان أحدهما في مورد مغاير للأخرى. مغاير لموارد أخبار

نعم، لو كانت المخالفة هي المخالفة لنص الكتاب أو السنة دون ظهوره، 

وحينئذٍ كل ما خالفهما )نصهما( فهو زخرف وبالل ولو كانت المخالفة بنحو 

العموم والخصوص المطلق فضاًق عما إذا كانت بنحو المباينة الكلية أو العموم من 

                                                           
  تحقيق الخفاجي -258كفاية ص 5المشكيني ج 876( تعليقة 1



 (263).........................................عشر الثالثالجزء   

ا كان مراد المصنف هذه المخالفة فما ذكره من عدم البعد لشمول أخبار وجه، فإذ

العرض لصورة العموم والخصوص فهو حق، لا ننكر الا عبارته مجملة في نوع 

 المخالفة، وهل هي لنص الكتاب وصريحه أو لظاهره.



 (264........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 وجه، من والخصوص بالعموم المخالفة كانت قوله )قده(: ))وإن

 الترجيح وأما يخفى، لا كما الاولى الصورة في ةكالمخالف أنها فالظاهر

 فالظاهر -الاصحاب من واحد غير كلام في وقع كما- الاستصحاب بمثل

 اعتباره على بناء وأما عندهم، والطريقية الظن باب من اعتباره لاجل أنه

 الاصول كسائر -المختار هو كما -للشاك وظيفة الاخبار باب من تعبداً

 لعدم أصلًا؛ به للترجيح وجه فلا نقلًا، أو عقلًا كذلك تكون التي العملية

 لا كما اعتباره، دليل بملاحظة ولو بموافقته، الخبر مضمون تقوية

 .يخفى

 .وظاهراً(( وباطناً وآخراً أولًا لله والحمد إيراده، اردنا ما آخر هذا

 

وان كانت المخالفة على نحو العموم والخصوص من وجه، فالظاهر أ ن حكم 

الصورة هو حكم الصورة ال ولى أ ي أ ن الخبر المخالف ل يكون حجة في نفسه هذه 

 بشهادة ما ورد من أ خبار العرض من أ ن المخالف للكتاب زخرف وباطل.

ذا كان أ حد الخبرين المتعارضين معتضداً بما يوجب قوة  هذا كله حكم فيما اإ

اب أ م لم يكن كذلك مضمونه سواءً أ كان هذا المعاضد دليلًا معتبراً كموافقة الكت

 كالشهرة الفتوائية.

ذا كان أ حد الخبرين معتضداً بأ صل عملي كالس تصحاب مثلًا، فنقول:  واما اإ

ان الاس تصحاب ان كان حجة من باب افادته للظن النوعي كان موجباً لقوائية 

مضمون الخبر الموافق له بناء على التعدي الى كل مرجح فالس تصحاب يكون 



 (265).........................................عشر الثالثالجزء   

ذا كان حجة من باب ال خبار وأ نه أ صل عملي محض ل طريق ، وا(44)مرجحاً  ما اإ

الى الواقع فلا يكون موجباً لقوائية مضمون الخبر الموافق حتى يكون مرجحاً بناء 

على التعدي، وذلك لن ما يدل عليه الخبر حكم واقعي بينما الحكم الدال عليه 

الآخر فلا معنى الاس تصحاب حكم ظاهري، وعليه فمضمون أ حدهما غير مضمون 

 لتقوية مضمون الخبر بال صل العملي.

ومن خلال هذا العرض اتضح ان المعاضد والمقوي لمضمون الخبر تارة 

يكون دليلًا غير معتبر وأ خرى يكون دليلًا معتبراً وثالثة يكون أ صلًا عملياً، وتبين 

لى اعتباره أ يضاً أ ن الدليل غير المعتبر تارة يكون عدم اعتباره لعدم قيام دليل ع

وأ خرى يكون عدم اعتباره لقيام دليل على عدم اعتباره كالقياس، وبهذا صارت 

 ال قسام أ ربعة، وهي ما يعضد به مضمون أ حد الخبرين.

 

ذكر المشكيني )ره( ان تعبير المصنف بلفظ )المثل( اشارة الى أنه لا  (44)

نوعي أو اختصاص له به، بل هو جارٍ في كل ما كان حجة من باب الظن ال

 الشخصي، من غير الكتاب والسنة.

: التعبير بمثل لاقشارة الى مورد ما وقع من كاقم الاصحاب فيه لا أقول

لذكره مثالًا، والمؤيد له ان غير الكتاب والسنة أما يفيد الظن غير المعتبر وقد مر 

و ذكره كالشهرة الفتوائية وان كان يفيد الظن فهو يدخل في باب الخبر المعتبر ول

 عضد أحد الخبرين دخل في عنوان آخر كالمجمع عليه أو المستفيض.

ثم ان المشكيني )ره( علق على كاقم المصنف بان الاستصحاب المفيد للظن 

 يقوي مضمون الخبر المعاضد له، بانه يرد عليه



 (266........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

أولًا: أنه مناف لما سبق منه من عدم كون موافقة الخبر لعموم الكتاب 

دي، لتأخر الرتبة وهو يقتضي الالتزام به في غيره؛ مرجحة بحسب قاعدة التع

 مما كان النسبة عموماً مطلقاً، كالاستصحاب الظني وغيره.

اقامة الدليل للظن شخصاً أو  –بناء على التعدي  –وثانياً: ان الماقك 

نوعاً؛ اعتبر من تلك الجهة أو تعبداً، لا الاعتبار من باب الظن؛ وذلك لحصول 

للظن من غير دخالة لاعتباره من تلك الجهة، وحينئذٍ يكون الماقك بافادته 

المعتبر تعبداً المفيد للظن في نفسه مرجحاً، ويشهد له تعليله )قده( لعدم 

مرجحية ما كان معتبراً تعبداً بعدم تقوية مضمون الخبر؛ حيث أنه منحصر 

 .1فيما كان حجة تعبداً، ولم يفد الظن في نفسه، فأفهم

: ان يقال بناء على الترتيب لا التعدي، وان أريد ويرد على الأول

الترتيب، فأن الاستصحاب غير مذكور في الروايات المرتبة للمرجحات وإنما 

استفيد من باب التعدي، وحينئذٍ لا موجب لالحاقه بحكم موافقته الكتاب بعد 

 افادته الظن.

هذا آخر ما أردنا ايضاحه من مباحث التعارض، والحمد لله رب 

 عالمين.ال

                                                           
  الخفاجي - 266ص 5كفاية ج –كيني المش 883( تعليقة 1



 (267).........................................عشر الثالثالجزء   

 التعارض بين ال دلة
 

 مقدمة: نذكر فيها بعض ال مور:

حقيقة التعارض: هو مصدر باب )التفاعل( الذي يقتضي فاعلين، ول  -1

ل من جانبين، فيقال: تعارض الدليلان، ول يقال تعارض الدليل ويسكت،  يقع اإ

زيد  بخلاف باب )فاعل( كضارب فأ نه يقتضي فاعلًا ومفعولً به فيقال: ضارب

 عمراً.

والتعارض: من العرض وهو ذو معان، منها جعل الشيء حذاء الشيء 

الآخر، وفي قباله، والعرضية قد تكون بملاك التناقض والتكاذب بين الش يئين، 

فأ نه أ يضاً نحو تقابل ومباراة بينهما حيث يجعل أ حدهما في عرض الآخر، وبهذه 

 ن متعارضين.المناس بة يسم. الدليلان أ و الكلامان المتكاذبا

ومفهوم التعارض من المفاهيم المبينة عند العرف، وهو أ عم من التناقض 

والتضاد المعروفين في علم المنطق فيكون المراد منها هنا هو مطلق التنافي عند 

آخر بل يجري  المتعارف بين الناس وأ هل الاختصاص ول اختصاص له بعلم دون أ

ئع الفكرية مطلقاً في جميع العلوم النظرية والحرف والصنا
1

. 

 وله مناشيء عديدة س نأ تي على ذكرها فيما بعد.

وعلى هذا فمرجع التعارض الى التكاذب بين الش يئين وفي المقام الى 

التكاذب بين الدليلين بحيث ل يمكن اجتماعهما على الصدق على ما يقتضيه تعريف 

 التعارض عندهم، الذي هو مأ خوذ من عارض أ ي جانب وعدل عنه.

 بل بيان التعارض الاصطلاحي ل بد من بيان مقدمة.وق 

                                                           
  وغيرها. 63ص 4السبزواري، بحوث في علم الاصول ج 162ص 1، تهذيب الاصول ج110ص 4( أنظر أصول المظفر ج1



 (268........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

وهي ان الادلة كما أ تضح من البحوث السابقة على قسمين: ما تكون 

كاشفة عن الحكم الشرعي الواقعي وهي تشمل ال دلة القطعية وال دلة الظنية التي 

قام الدليل على اعتبارها وحجيتها، وتسم. بال دلة المحرزة، وما تكون في حالت 

ليها لتحديد الوظيفة العملية المقررة في ف قد ال دلة من النوع ال ول وهي ما يلجأ  اإ

ظرف الشك بالحكم الواقعي ال عم من المحرز بدليل قطعي أ و بظني معتبر شرعاً، 

وعلى هذا فقد يقع التعارض المبحوث عنه بين دليلين من القسم ال ول، وقد يقع 

وقد يقع بين دليل محرز ودليل  –العملية  ال صول –بين دليلين من القسم الثاني 

ل مع فرض  عملي، والتعارض بين هذه ال قسام فرع التكافئ والتكافئ ل يكون اإ

 حجية كلا الدليلين المتعارضين في نفس يهما.

والتعارض بين الادلة الشرعية، حيث تكون بعضها لفظية وبعضها غير 

بين دليلين لفظيين وأ خرى بين  لفظية ولهذا فالتعارض له ثلاث حالت فتارة يقع

 دليلين غير لفظيين وثالثة يقع بين دليل لفظي ودليل غير لفظي.

وال كثر وقوعاً في الفقه هو القسم ال ول ولهذا سوف يتمحور البحث حول 

 هذا النحو من التعارض.

وأ مثلة التعارض بين ال دلة الشرعية غير اللفظية، كما لو وقع تعارض بين 

آخر قام على عدم وجوبه، أ و بين سيرة اجماع قام على  وجوب غسل الجعة، وأ

عقلائية وبين سيرة عقلائية أ خرى، ولبد من معالجة هذا التعارض والتنافي بين 

 هذه ال دلة.

أ و وقع تعارض بين اجماع على وجوب الجلسة بعد السجدة الثانية من كل 

بعد السجدة الثانية،  سجود وفي مقابله دلت رواية معتبرة على عدم وجوب الجلسة

 فأ نه يحصل تكاذب بينهما ولبد من علاجه.



 (269).........................................عشر الثالثالجزء   

اما التعارض بين ال دلة الشرعية اللفظية فهو كثير في الفقه، حيث يتكاذب 

الدليلان بحيث يعلم بعدم واقعية أ حدهما، فمؤدى الدليل يثبت نفسه وينفي 

ال حكام الآخر، ومقابله كذلك، وهذا التكاذب بين الدليلين ينشأ  من كون 

الشرعية متضادة فيما بينها كما لو كان مؤدى أ حدهما الوجوب ومؤدى الآخر 

 الاس تحباب، فأ ن مؤدى كل منهما يكون معارضاً للآخر.

والتعارض الذي هو محل البحث هو ما يؤول الى جعل حكمين متنافيين 

ل  لو على متعلق واحد، فان ذلك لما كان مس تحيلًا أ قتضى العلم بكذب أ حدهما واإ

لم تكن ال حكام متنافية فيما بينها ل يكون هناك موجب لتكذيب أ حدهما الآخر 

 ل ن من الممكن حينئذٍ جعل حكمين متضادين على موضوع واحد.

وعلى هذا ال ساس لبد من تمييز الحالت التي يكون فيها الدليلان 

 وحينئذٍ مقتضيين لحكمين متنافيين عن الحالت التي ل يقتضي بها الدليلان ذلك

فيس توجب تمييز حالت التنافي في مراحل ثلاث، مرحلة الجعل ومرحلة المجعول 

 ومرحلة الامتثال. –الفعلية  –

التنافي في مرحلة الجعل: المعبر عنها بمرحلة الحكم الانشائي، وهو الحكم  -1

المجعول على موضوعه المقدر الوجود، الموضوع بنحو القضية الحقيقية، وهذا الحكم 

ينشأ  عن ملاكات في المتعلقات هي ما تس توجب جعل الحكم المناسب مع نحو 

 الملاك ومرتبته.

ومن هنا ينشأ  التنافي ل ن ملاكات ال حكام لها تقرر في نفس ال مر والواقع 

مما يقتضي عدم تناس بها، فلا يمكن ان يكون المتعلق الواحد واجداً للمصلحة التامة 

ون الحكم المجعول على المتعلق هو الحكم المتعين واقعاً والمفسدة التامة، ومن هنا يك

ويس تحيل ان يثبت غيره لذلك المتعلق، وهذا معنى القول بأ ن ال حكام الالهية 

 ليست جزافية.



 (270........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

هذا حال مقام الثبوت، اما في مقام الثبات والدللة الذي يكون متناس باً 

لمتعلق واحد يحصل الجزم بعدم مع مقام الثبوت، فالدللة المقتضية لحكمين متغايرين 

صدق أ حدهما، وحيث يكون الملاك المناسب لما هو المطلوب غير معلوم لنا 

يحصل عندنا التردد فيما هو الحكم الواقعي لهذا المتعلق
1

. 

ومنه يتضح ان التعارض يكون في مرحلة جعل الاحكام لموضوعاتها، 

ذا أ قتضت ثبو  ت حكمين انشائيين متنافيين وال دلة الثباتية الكاشفة عن الجعل اإ

ن الحكمين  على متعلق واحد كما لو ورد ))صل(( وورد أ يضاً ))ل تصل(( فاإ

ذا شر ع أ حدهما فلا يمكن تشريع الآخر،  المذكورين مما ل يمكن للمولى تشريعهما، فاإ

أ و بالعكس، والمتعلق هنا الصلاة، وهي اما ناش ئة عن مصلحة مناس بة لها أ و عن 

لها، واما ان تكون ناش ئة عن مصلحة ومفسدة فمما ل يمكن لما مفسدة مناس بة 

ذكر فيما س بق بأ ن الملاكات لها تقرر في الواقع ولها مناس بة مع كل متعلق 

 ويس تحيل أ ن يثبت غيره.

ول نظر للدليل في هذه المرحلة الى وجود الموضوع وعدم وجوده، وانما 

 ه.يفترض الدليل وجود الموضوع ثم يجعل الحكم علي

قد  –الكاشفة عن الاحكام الانشائية  -وهذا التنافي بين ال دلة اللفظية

يكون ذاتياً وهو ما كان الحكم على الدليل ال ول والحكم على الدليل الثاني لمتعلق 

ذا كان الحكم على الدليل ال ول هو ثبوت  ما اإ واحد، كالصلاة في المثال السابق، واإ

لثاني من جهة اختلاف المتعلق، كما لو كان حكم غير الحكم الآخر على الدليل ا

متعلق ال ول صلاة الجعة من يوم الجعة، ومتعلق الحكم الآخر هو صلاة الظهر 

من يوم الجعة وعلمنا من الخارج بعدم واقعية أ حدهما غير المعين أ وجب ذلك 

                                                           
  421محمد صنقور ص –( أنظر شرح الحلقة الثانية 1



 (271).........................................عشر الثالثالجزء   

 التنافي بين الدليلين، والتعارض هنا يسم. بالتعارض العرضي ل الذاتي لعروض ما

 يوجب تكاذبهما بخلاف القسم ال ول من التعارض الذاتي.

ومما تقدم يتضح ان التعارض بين ال دلة ينشأ  عن انها تكشف عن الاحكام 

 بمرتبة الجعل والتنافي انما يكون بين الاحكام بمرتبة الجعل والانشاء .

 التنافي في مرحلة الفعلية التي يعبر عنها بمرحلة المجعول وهي عبارة عن -2

بلوغ الحكم مرتبته الفعلية المنوطة بتحقق موضوع الحكم خارجاً، وقد تبين ان ال دلة 

ذا لم  الشرعية ل نظر لها الى موضوع الحكم وعليه فلا صلة لها بمرتبة المجعول، واإ

يكن نظر لل دلة بهذه المرحلة يتضح ان التعارض بين الحكمين ل صله له بالتعارض 

هو التنافي بين مؤدى كل من الدليلين، فأ نهما متصديان المبحوث عنه في المقام، و 

لبيان الحكم الانشائي ل الحكم الفعلي المجعول، ومعنى ذلك أ نه ل تعارض بمرتبة 

 المجعول.

اما تصوير التنافي في مرحلة المجعول، حيث أ نه كما مر غير متصور ل ن 

ق الموضوع الذي علق التي هي متوقفة على تحق –الفعلية  –الحكم في هذه المرحلة 

عليه الحكم في مقام الانشاء، وهذا الموضوع اما ان يوجد فيرتب عليه الحكم المجعول 

تبعاً لتحققه واما ان ل يوجد فلا فعلية للحكم، وعليه ل يمكن أ ن يكون التنافي في 

 هذه المرحلة متصوراً.

ذا  كان خذ لذلك مثالً: لو ورد خبر الثقة الدال على وجوب الوضوء اإ

ذا كان فاقداً للماء فأ ن الدليلين المذكورين ل  المكلف واجداً للماء، ودليل التيمم اإ

ل أ نه ل يمكن أ ن  منافاة بينهما في مرحلة الجعل والانشاء لمكان تشريعهما معاً، اإ

يكونا فعليين معاً، فان وجوب الوضوء انما يصير فعلياً عند وجدان الماء والذي 

ب التيمم لنتفاء موضوعه، وعند فقدان الماء يصير وجوب يعني عدم فعلية وجو 

 التيمم فعلياً فيما وجوب الوضوء ليس فعلياً لعدم تحقق موضوعه.



 (272........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ومنه يتضح عدم امكان تحقق فعليتين على المكلف في طرف واحد ، 

وهذان الدليلان يصطلح عليهما الوارد والمورود، حيث يكون في المثال دليل 

ياً لموضوع حكم التيمم فيسم. وارداً كما يكون الحكم للتيمم المنتفي الوضوء الفعلي ناف 

فعليته لنفي موضوعه موروداً، وهذا ل يتصل بالحكم في مرحلة الجعل، بل هو 

 متصل بمرحلة المجعول.

والورود هو كون أ حد الدليلين نافياً لموضوع الدليل الآخر أ و يكون مثبتاً 

ي والثبات يكون حقيقياً ويتم بواسطة التعبد لموضوع الدليل الآخر، وهذا النف

 الشرعي، وس يأ تي تفصيله.

التنافي في مرحلة الامتثال: ل في مرحلة التشريع والجعل ول في مرحلة  -3

الفعلية، ويتحقق هذا التنافي في حال ضيق قدرة المكلف على امتثال تكليفين 

ل تتصل بالتنافي بين مؤدى فعليين وهي أ يضاً خارجة عن التعارض في المقام ل نها 

ذ قد يتكفل الدليلان بيان حكمين لمتعلقين متغايرين ل ربط لحدهما  الدليلين، اإ

ما لعجزه أ و لتعذر الجع بينهما  بالآخر، ومع ذلك ل تسع قدرة المكلف امتثالهما معاً، اإ

كما لو أ مر المولى بالوقوف في عرفة يوم التاسع من ذي الحجة وزيارة الإمام 

 لحسين )عليه السلام( في كربلاء يوم التاسع من ذي الحجة.ا

نقاذ واحد منهما، ومع  ل من اإ أ و عجز عن انقاذ كلا الغريقين حيث ل يتمكن اإ

ذ انقاذ كل واحد منهما مقيد بعدم انقاذ الآخر،  انقاذه فأ نه يعجز عن انقاذ الآخر، اإ

يق، كما ول تنافي بينهما في وهنا ل تنافي في التشريع فأ نه يمكن تشريع انقاذ كل غر 

مرحلة الفعلية، فلو لم يمتثل الحكمين مع كونهما فعليين في حقه اس تحق عقابين بعد 

تركه حكمين فعليين، وان كان امتثالً ل يقدر الا على أ حدهما، ويدخل الدليلان 

 في حالة التزاحم والمقتضيه لتقديم ال هم من التكليفين على الآخر.



 (273).........................................عشر الثالثالجزء   

ح ان التعارض انما يحصل مع تحقق الشروط التالية وقد جمعها ومما تقدم يتض

الش يخ المظفر )قده( في أ صوله
1

 وهي: 

ان ل يكون أ حد الدليلين أ و كلاهما قطعياً، ل ن لو كان أ حدهما قطعياً  -1

فأ نه يعلم بكذب الآخر والمعلوم كذبه ل يعارض غيره واما القطع بالمتنافيين في 

 ع.نفسه أ مر مس تحيل ل يق

ان ل يكون الظن الفعلي معتبراً في حجيتيهما معاً، لس تحالة حصول  -2

الظن الفعلي بالمتكاذبين كاس تحالة القطع بهما، نعم يجوز ان يعتبر في احدهما المعين 

 الظن الفعلي دون الآخر.

ان يتنافى مدلولهما ولو عرضاً، وفي بعض النواحي ليحصل التكاذب  -3

افي في مدلولهما المطابقي والتضمني أ و الالتزامي، والجامع في بينهما سواءً كان التن

ذلك أ ن يؤديا الى ما ل يمكن تشريعه ويمتنع جعله في نفس ال مر، ولو كان هذا 

الامتناع ل مر خارج عن نفس مدلوليهما، كما في تعارض دليل وجوب صلاة الجعة 

نفس يهما ل تكاذب بينهما مع دليل وجوب صلاة الظهر يوم الجعة، فان الدليلين في 

ذ ل يمتنع اجتماع وجوب صلاتين في وقت واحد، ولكن لما علم من دليل خارج  اإ

أ نه ل تجب  الا صلاة واحدة في الوقت الواحد فانهما يتكاذبان حينئذ بضميمة 

 الدليل الثالث الخارج عنهما.

منهما ان يكون كل من الدليلين واجداً لشرائط الحجية، بمعنى أ ن كًلا  -4

ن كان أ حدهما  لو خلي ونفسه ولم يحصل ما يعارضه لكان حجة يجب العمل به، واإ

 ل على التعيين بمجرد التعارض يسقط عن الحجية بالفعل.

                                                           
  214ص 4( اصول المظفر ج1



 (274........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

والسر واضح، فأ ن الفاقد ل يصلح ان يعارض ما هو الواجد لها، لما قلنا بأ ن 

ذا ل اثبات فيما هو  التعارض وصف للدليلين بما هما دليلان في مقام الثبات، واإ

 غير حجة فلا يكذب ما فيه الثبات.

ذن ل تعارض بين الحجة وبين اللاحجة، كما ل تعارض بين اللاحجتين.  اإ

ومن هنا لو وجد خبر غير واجد لشرائط الحجية واشتبه بما هو واجد لها 

فان الخبرين ل يدخلان في باب التعارض فلا تجري عليهما احكامه وقواعده، وان 

 ن من جهة العلم بكذب أ حدهما حالهما حال المتعارضين.كا

 نعم في مثل هذين الخبرين تجري قواعد العلم الاجمالي.

ان ل يكون الدليلان متزاحمين، فان له قواعد غير قواعد التعارض وان  -5

كان المتزاحمان يشتركان مع المتعارضين في جهة واحدة، وهي امتناع اجتماع الحكمين 

في التحقيق في موردهما، ولكن الفرق من جهة الامتناع فأ نه في التعارض من جهة 

 من جهة الامتثال فلا يتكاذبان.التشريع فيتكاذب الدليلان، وفي التزاحم 

 ان ل يكون أ حد الدليلين حاكماً على الآخر. -6

 ان ل يكون أ حدهما وارداً على الآخر. -7



 (275).........................................عشر الثالثالجزء   

 التعارض اصطلاحاً 
 

فقد عرفه الش يخ الانصاري )قده( تبعاً للمشهور بأ نه ))تنافي مدلولي 

اني )قده( الى الدليلين على وجه التناقض أ و التضاد(( فيما عدل المحقق الخراس

تعريفه ))بأ نه تنافي الدليلين بحسب مقام الدللة والثبات على وجه التناقض أ و 

 التضاد((.

وقد يردُّ على هذا العدول بأ نه على التعريف ال ول تدخل موارد الجع العرفي 

ذ التنافي بين المدلولين ثابت في هذه الموارد، بينما ل تدخل في  في التعريف اإ

 الثاني لعدم التنافي بحسب الدللة في هذه الموارد. التعريف على

وقد انترمت مدرسة المحقق النائيني )قده( الى تعريف المشهور باعتبار عدم 

ذ لو أ مكن حمل العام أ و المطلق على المقيد أ و على  شموله لموارد الجع العرفي، اإ

ارج المخصص خرج عن باب التعارض، وكذلك الحال في موارد التخصص فأ نه خ

عن موارد التعارض، أ ما وروداً فأ ن أ حد الدليلين يرفع موضوع الآخر تكويناً فلا 

 مجال للتعارض، وأ ما في موارد الحكومة فهيي على قسمين:

: أ ن يكون أ حد الدليلين بأ لفاظه شارحاً للمراد من الدليل القسم ال ول

رة الدليل الحاكم الآخر، أ ما لورود أ داة التفسير فيه مثل )أ ي( و )أ عني( أ و لصيرو

لغواً عند فرض عدم وجود الدليل المحكوم، ففي قوله )عليه السلام( ))ل ربا بين 

الوالد وولده(( الشارح لعقد الوضع في دليل الربا فيكون نافياً لحكمه بلسان نفي 

الموضوع أ و قوله )عليه السلام( ))ل ضرر ول ضرار(( وقوله تعالى ))ما جعل 

حرج(( الشارح لعقد الحمل في ال دلة المثبتة للتكاليف بعناوينها  عليكم في الدين من

ال ولية، وبعمومها في موارد الضرر والحرج، وبيان أ ن المراد ثبوتها في غير هذه 

 الموارد.



 (276........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

: أ ن يكون أ حد الدليلين رافعاً بمدلوله موضوع الدليل الآخر، القسم الثاني

ل مارات على ال صول الشرعية والوجه وأ ن لم يكن بالفاظه شارحاً له مثل حكومة ا

في عدم التعارض، أ ن الدليل المحكوم متكفل لبيان حكمه ول يكون متكفلًا لتحقق 

لما بين بأ ن مرجع القضية الحقيقية الى قضية  –موضوعه، بل مفاده قضية شرطية 

واما الدليل الحاكم فهو متكفل لبيان انتفاء الشرط، فلا معارضة بين  –شرطية 

يلين، ففي ال صل والامارة يكون الموضوع المأ خوذ في أ دلة ال صول هو الدل 

الشك، واما ان المكلف شاك أ و غير شاك فهو خارج عن مفادها، وال مارة ترفع 

 الشك بالتعبد الشرعي فلا يبق. موضوع لل صل.

واما التخصيص فخروجه عن باب التعارض باعتبار ان العمل بالظاهر على 

رينة متصلة على الخلاف ومع وجودها يحمل العام على الخاص تقدير عدم وجود ق

 فلا تعارض.

فالنتيجة ان الخاص يقدم على العام من باب الحكومة بالنظر الى دليل 

حجية العام، ل نه يرفع الشك في المراد من العام تعبداً، وان كان من باب 

 التخصيص بالنظر الى نفس العام.

لى نفس دليل حجية العام بخلاف الحكومة ولك ان تقول بان الخاص حاكم ع

الاصطلاحية فان الدليل الحاكم حاكم على نفس الدليل المحكوم
1

. 

 وعلق عليه الس يد الشهيد )قده(

 أ نه يمكن ترتيب البيانات بما يلي:

أ ولً: أ ن المحقق الخراساني )قده( ل يرى تلازماً بين تنافي المدلولين وبين 

 بت في موارد الجع العرفي دون الثاني.تنافي الدللتين فال ول ثا

                                                           
  للخوئي 347ص 1( المصباح ج1



 (277).........................................عشر الثالثالجزء   

ثانياً: ان المحقق النائيني )قده( يرفض التنافي مطلقاً، سواءً بين المدلولين أ و 

 بين الدللتين.

ثالثاً: يتفق العلمان على اخراج موارد الجع العرفي في باب التعارض اما 

ين المدلولين سواء أ ريد بالنس بة الى ال ول فل ن التنافي قائم بين الدللتين كما هو ب

 من الدللة الظهور أ و الحجية.

أ ما التنافي بحسب الظهور، فل ن الدليل المنفصل ل يرفع الظهور فيبق. 

 التنافي بين الدليلين المنفصلين في موارد الجع العرفي.

اما التنافي بحسب الحجية فل ن حجية العام مع حجية الخاص ل محالة 

 متنافيان.

لل مر الثاني المرتبط بمدرسة المحقق النائيني )قده(، فما أ فاده  اما بالنس بة

 بالنس بة الى الحكومة.

يرد عليه: بأ نه أ خص من المدع. ل نعدم التنافي بين المدلولين في موارد 

الحكومة ان تم فانما يتم في موارد الحكومة التي تتحقق بملاك رفع الدليل الحاكم 

موارد الحكومة المتحققة بملاك نظر الدليل الحاكم  لموضوع الدليل المحكوم، واما في

الى عقد الحمل من الدليل المحكوم محضاً دون ترمف في موضوعه، كما في حكومة 

))ل ضرر(( على أ دلة ال حكام الواقعية فلا يتم ما ذكره لنفي التعارض بين 

ن في عرض المدلولين لوضوح ان مفاد الدليل الحاكم والمحكوم في تلك الموارد ثابتا

 واحد فيتنافيان لنحفاظ الموضوع فيهما معاً مع تنافي محموليهما.

 أ ما ما أ فاده بالنس بة الى التخصيص يرد عليه.

ان محل البحث في التنافي وعدمه هو في مدلولي الدليلين في موارد الجع 

 العرفي، فنقول في موارد الجع العرفي توجد ثلاثة أ نواع من التقابل:

 ل: التقابل بين دليل الخاص ودليل حجية العام.النوع ال و 



 (278........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 النوع الثاني: التقابل بين دليل حجية الخاص ودليل حجية العام.

 النوع الثالث: التقابل بين نفس الدليل الخاص والدليل العام.

اما التقابل ال ول: فلا تنافي بينهما ل ن مفاد الدليل ال ول حكم واقعي ومفاد 

  منافاة بينهما كما تقدم في بابه.الثاني حكم ظاهري، ول

اما التقابل الثاني: فيقدم الدليل الخاص على العام بالورود ل ن دليل حجية 

 العام مقيد بعدم قيام دليل على خلافه ومع قيامه يرتفع موضوع حجية دليل العام.

اما التقابل الثالث: فيقدم الخاص على العام بالتخصيص الذي هو علاج 

غير مس تقر بين العام والخاص حيث ان العرف يفترض ان المتكلم عرفي لتعارض 

 في مقام تحديد مراده ان يعتمد على القرائن المنفصلة أ يضاً.

وبهذا التحليل يتضح ان مركز الجع العرفي انما هو في موارد التقابل الثالث 

يل الكائن بين الدليلين، كما ويتضح ان ما أ فاده )قده( من جعل التعارض بين دل 

ذ لو لحظنا ذاتي  الخاص ودليل حجية العام وانه من باب الحكومة مشوش، اإ

الدليلين فلا معارضة بينهما وانما التنافي بين مدلوليهما من جهة وبين دليل حجية 

الخاص ودليل حجية العام من جهة أ خرى، وال ول يعالج بالجع العرفي والثاني 

 العام. بالورود لدليل حجية الخاص على دليل حجية

واما بالنس بة لل مر الثالث وهو مرتبط بتعريف التعارض ول بد من معرفة 

المقصود من وراء التعريف لنصوغه بطريقة تفي بالمقصود، ومن ثم نواجه عدة 

 أ س ئلة:

ال ول: هل التعارض مس تحكم بمعنى سريانه الى دليل الحجية، فيكون 

لى الآخر أ و أ نه يقف في مرحلة اقتضاء الدليل ان شموله ل حدهما مناف لشموله ا

الدللة أ و المدلول ول يسري الى دليل الحجية، بل يحل في هذه المرحلة، وهو ما 

 يسم. بالجع العرفي.



 (279).........................................عشر الثالثالجزء   

ن كان مس تحكماً فما هو مقتضى دليل الحجية؟  الثاني: ان التعارض اإ

 التساقط أ و التخيير أ و الترجيح؟

و لم يكن، هل عولج حكمه في الثالث: ان التعارض مطلقاً مس تحكماً كان ا

 دليل خاص وراء دليل حجية العام، وهذا بحث الاخبار العلاجية.

وعلى ذلك عرفه بتعاريف متعددة، فأ ن كان المقصود هو التعارض 

المس تحكم الساري الى دليل الحجية، كما هو حال السؤال الثاني الذي ينقح 

موارد الجع العرفي، ال صل ال ولي، فلا بد من صياغته بنحو يقتضي خروج 

وتعريف المشهور وال خوند ل يفي بذلك ل ن هذه الموارد ل تخرج ل بفرض المنافاة 

بين المدلولين ول بفرض المنافاة بين الدليلين لنحفاظهما معاً في غير الورود من 

 اقسام الجع العرفي.

 جية لهما.وعليه فالتعارض هو التنافي بين الدليلين في مرحلة شمول دليل الح 

ذا كان المقصود من تعريف التعارض الذي يقع مورداً لل س ئلة الثلاثة  واما اإ

جميعاً فلا بد من تعريف بما يشمل موارد الجع العرفي وحينئذٍ فلا يصح تعريف 

المشهور ول تعريف المحقق ال خوند، ل ن المنافاة مطلقاً ل تشمل الورود من أ قسام 

ذ ل منافاة بين الدليل الوارد والدليل المورود ل في المدلول ول في  الجع العرفي اإ

الدللة، ومن هنا حاول ادخال الورود في التعريف، فقال والصحيح في تعريفه أ نه 

التنافي بين المدلولين ذاتًا بلحاظ مرحلة فعلية المجعول التي هي مرحلة متأ خرة عن 

بالجعل ل لفعلية المجعول، المرحلة التي يتعرض لها الدليل، حيث يتكفل الدليل 

فكما كان هناك تناف بين المدلولين في مرحلة المجعول وان لم يمكن اجتماع المدلولين 

في عالم الفعلية معاً ولو باعتبار التنافي بين موضوعيهما صدق التعارض بهذا المعنى، 

ين وبذلك يشمل التعريف موارد الورود أ يضاً، ل نه فيها ل يمكن اجتماع المجعول

الفعليين وان كان اجتماع الجعلين ممكناً، والتقييد )بالذاتي( لخراج التنافي المصطنع 



 (280........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

آخر دون ان يكون ذلك  بينهما الناشيء من تقييد موضوع خطاب بعدم خطاب أ

على اساس التنافي الذاتي بين حكميهما مس بقاً 
1

. 

 ولنا عليه عدة تعليقات:

فات المدلول ثبوتًا الا انه التعليق ال ول: ان التعارض وان كان من ص

يسري الى الدللة اثباتًا والى الدليل المركب منهما أ يضاً، وذلك للتضايف بين هذه 

المفاهيم الثلاثة، وعليه فتسري صفات كل منهما الى الآخر في الجلة وعليه 

فالتطويل لثبات ان التنافي كما هو بين المدلولين على التعريف المشهور هو بين 

 تين على تعريف ال خوند.الدلل 

التعليق الثاني: ان موضوع التعارض هو التحير الثابت المس تقر ل الزائل 

غير المس تقر سواءً كان الزوال بالتخصيص أ و بالتخصص أ و بالورود أ و بالحكومة 

أ و غير ذلك من موارد الجع العرفي، وعليه فلا موضوع لدخال موارد الجع العرفي 

كلف لدخال الورود باعتبار عدم التنافي ل في مرحلة المدلول في التعريف ثم الت

 ول في مرحلة الدللة ما بين الدليل الوارد والدليل المورود.

وعلى ضوء ذلك يمكن تعريف التعارض: بأ نه التنافي بين الدليلين بنحو يعلم 

 بعدم واقعية أ حدهما جعلًا وانشاءً.

                                                           
  43-40ص 7( بحوث في علم الأصول ج1



 (281).........................................عشر الثالثالجزء   

 مارةالتعارض بين ال صلين وبين ال صل وال  
 

تقدم ان التعارض يقع بين ال دلة الكاشفة عن الجعل الشرعي والمثبته 

للحكمين المتغايرين لمتعلق واحد، وحيث يس تحيل ان يثبت أ كثر من حكم شرعي 

واحد لمتعلق واحد لما قرر بأ ن ال حكام الشرعية ناش ئة عن ملاكات في متعلقاتها، 

ناسب مع نحو الملاك ومرتبته، وان كل حكم يراد جعله على موضوع ل بد أ ن يت 

ذ ملاكاتها لها تقرر ووجود في نفس ال مر  ومن هنا ينشأ  التنافي بين الاحكام، اإ

الواقع ومن المس تحيل ان يكون المتعلق الواحد واجداً للمصلحة التامة والمفسدة 

ذا كان كذلك فالمتعلق له حكم واحد متعين واقعاً ويس تحيل ان يثبت له  التامة واإ

آخ ر غير الحكم المسبب عن الملاك المتقرر له في الواقع ونفس ال مر، هذا حكم أ

 بحسب مقام الثبوت.

واما مقام الثبات الذي هو مقام ال دلة الثباتية الحاكية عما عليه الواقع فلا 

بد ان تكون معبرة عما عليه الواقع والثبوت وهو ان المتعلق الواحد ل يكون له 

ب مع ملاكه فلو كانت ال دلة المتصدية للكشف عن أ كثر من حكم واحد متناس

الجعل مقتضية لثبوت حكمين متغايرين لمتعلق واحد فأ ننا نقطع بعدم واقعية 

أ حدهما، ولما لم نكن مطلعين على الحكم المتعين وانه أ ي منهما يحصل التردد في ان 

 أ ي الحكمين هو التطابق للواقع.

ذا والحاصل ان ال دلة الثباتية التي س ن ذكر منشأ  التعارض فيها فيما بعد اإ

كان مؤدى أ حدهما حكماً منافياً لمؤدى الآخر رغم اتحاد المتعلق حصل التنافي بينهما 

 الذي يتطلب علاجاً.

وعلى هذا الضوء فان صور التعارض قد يحصل تارة بين دليلين اجتهاديين، 

تصحاب أ ي كالتعارض بين الخبرين، واخرى قد يحصل بين أ صل البراءة والاس  



 (282........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

بين ال صلين العمليين وثالثة بين أ مارة وأ صل عملي كالتعارض بين البراءة المقتضية 

 للتعذير وبين الرواية الدالة على الحرمة والتنجيز، فهذه أ قسام ثلاثة.

والصحيح ان التعارض هو في الفرض ال ول واما في الفرضين الاخيرين فهما 

آ  خران للتعارض بين الدليلين حالتان من حالت التعارض، ومصداقان أ

 الاجتهاديين.

وذلك ل ن التعارض بين ال صلين غير معقول ل ن دور ال صل هو بيان ما 

هي الوظيفة المقررة على المكلف وليس وراء ال صل منكشف يكشف عنه 

وبعبارة أ نه ليس لل صل مدلول ومحكي ليحصل التنافي بينهما بلحاظ مدلوليهما أ و 

لاصل معلول وأ ثر على فرض الوصول وهو اما المنجزية أ و المعذرية دللتيهما، وانما ل

 فلا دللة على نفي ال صل الآخر.

وعليه فترجع حالت التعارض بين ال صلين العمليين الى التعارض بين دليلي 

حجيتهما بلحاظ ما يدل عليه كل منهما من جريان أ صل ل يلائم جريان ال صل 

ة مثلًا مقتضية للاباحة الجارية في مورد وكان الآخر كما لو اتفق ان البراء

الاس تصحاب مقتضياً للحرمة الجارية في نفس المورد، وهذا التعارض بين نفس 

ذ هو غير معقول لعدم ما يحكي عليه ال صل.  دليلي حجيتهما ل بين نفس الاصلين اإ

 واما التعارض بين الدليل الاجتهادي وال صل العملي كتعارض الرواية الدالة

على الحرمةمثلًا مع أ صل البراءة فمرجعه في الحقيقة الى التعارض بين الدليل 

الاجتهادي الدال على البراءة كقوله )عليه السلام( ))رفع عن أ متي ما ل 

يعلمون(( ودليل حجية الخبر من السيرة والاخبار واما بين نفس الخبر وأ صل 

لول ومحكي بل هي بنفسها جعل البراءة فلا تعارض لما قلناه أ نه ليس للبراءة مد

شرعي وليس دليلًا على الجعل نظير القول بجواز المشي الى كربلاء، نعم لل صل 

وهو ينافي ما لحجية الخبر المذكور  –التأ مين  –أ ثر معلول لوصولها وهو التعذير 



 (283).........................................عشر الثالثالجزء   

من معلول لوصوله وهو التنجيز، فالتنافي بحسب الحقيقة بين ثبوت التعذير الذي 

صل وثبوت التنجيز الذي هو أ ثر الدليل الاجتهادي حيث يس تحيل هو أ ثر ال  

صدقهما معاً فيكون التعارض بين ما يدل على ذلك التعذير وهذا التنجيز، وهو 

 دليل حجية كل من ال صل وال مارة.



 (284........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 التعارض بين الدليل العقلي وبين الدليل اللفظي
 

ليلين لفظيين وقد التعارض قد يكون بين دليلين عقليين وقد يكون بين د

آخر لفظي، وروايات العلاج من التخيير أ و الترجيح  يكون بين دليل عقلي وأ

بالمرجحات أ و التوقف والارجاء متصدية لمعالجة حالت التعارض بين ال دلة 

 اللفظية، وهي خارجة هنا عن محل الكلام فيقترم على الفرضين الاخيرين.

 صنيفها الى ثلاث حالتاما التعارض بين دليلين عقليين فيمكن ت 

ال ولى: ما لو كان التعارض بين دليلين عقليين قطعيين وهذا ما ل يمكن 

حصوله وذلك لس تحالة ان يدرك العقل بنحو قطعي حكمين متغايرين لموضوع 

واحد، ل ن أ دراك العقل القطعي لحكم معناه احاطته لتحديد موضوع الحكم من تمام 

للمرونة في الموضوع، وبعد ذلك يدرك العقل الحكم حيثياته بحيث ل يدع مجالً 

المناسب له، وحينئذ ل يعقل ان يكون له حكمان متغايران رغم اتحاد الموضوع، 

لتفات الى حدود الموضوع  ولو توهم وقوع التعارض في الفرض المذكور فأ نه بأ دنى اإ

كل  يرتفع التعارض، ويتضح ان عدم ادراك العقل ل حد الحكمين أ و أ ن موضوع

منهما مباين لموضوع الآخر، ومن هنا ل يعقل التعارض في الاحكام العقلية 

 القطعية.

الثانية: ما لو كان التعارض بين دليل عقلي قطعي وبين دليل عقلي ظني، 

كما لو كان مقتضى الدليل العقلي القطعي هو الحرمة باعتبار ان متعلقه من الظلم 

ظني هو الجواز باعتبار ان ذلك هو المناسب قبيح، وكان مقتضى الدليل العقلي ال

والمقدم هنا هو الدليل القطعي وذلك لوروده على  –باعتبار حجيته  –مع القياس 

 الدليل الظني.



 (285).........................................عشر الثالثالجزء   

بيان ذلك: ان ورود الدليل العقلي القطعي انما هو بلحاظ مرحلة حجية 

حجية  الدليل الظني العقلي، حيث تلاحظ علاقة الدليل العقلي القطعي مع دليل

الدليل الظني فتكون النتيجة هي الورود باعتبار ان الحجية الثابتة للدليل العقلي 

الظني انما هي في حالة الشك في الحكم الواقعي والدليل العقلي القطعي يلغي الشك 

يلغي الشك في الحكم  –الذي هو موضوع الحجية للدليل العقلي الظني حقيقة 

 يل العقلي الظني، وهذا هو الورود.والذي هو موضوع الدل  –الواقعي 

آخر: ان الدليل العقلي الظني انما هو حجة في اثبات الجواز لو كان  بتعبير أ

هناك شك في الحكم الواقعي، ومع قيام الدليل العقلي القطعي ل يكون هناك شك 

 في الحكم الواقعي.

آل التعارض في هذه الحالة الى التعارض هو توهم اتحا د ومن هنا يكون مأ

الموضوع في الحكمين والواقع ليس كذلك، فلو حكم العقل بنحو قطعي بان 

الترمف في اموال اليتيم قبيح ل نه ظلم، وكان مقتضى القياس هو جواز الترمف، 

فأ ن موضوع الحكم العقلي القطعي هو الترمف في أ موال الغير، واما القياس فهو 

يتها لمالك محترم، فموضوع كل الترمف في ال موال باعتبار الشك مثلًا في مملوك 

 واحد في الحكمين مباين لموضوع الآخر.

الثالثة: لو كان الدليلان العقليان ظنيين، فيرجع التعارض بينهما الى التعارض 

بين الدليلين الاجتهاديين الدالين على حجيتهما فلا بد من تطبيق قواعد التعارض 

 اقتضى الآخر الحرمة.عليهما، كما لو اقتضى أ حد الدليلين الايجاب و 

 واما التعارض بين دليل عقلي ودليل لفظي فله حالت ثلاث:

ال ولى: ان يكون الدليل العقلي قطعياً واللفظي ظنياً، وحينئذٍ يكون ال ول 

وارداً على الثاني، ووروده انما هو على دليل حجية الظن بنفس البيان المتقدم من 

 الدليلين العقليين القطعي والظني.



 (286........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ثانية: هي عكس الحالة ال ولى أ ي يكون اللفظي قطعياً والعقلي ظنياً ال 

 فيكون القطعي وارداً على الظني بنفس البيان.

آل  الثالثة: ان يكون كل من الدليل العقلي واللفظي ظنياً، وهنا يكون مأ

التعارض الى التعارض بين دليلي حجية كل منهمنا ويأ تي نفس البيان المذكور في 

الثة السابقةالحالة الث
1

. 

والفرق الاساسي بين حالت التعارض في ال دلة اللفظية، وحالت 

ل تتصور  –باس تثناء الورود  –التعارض في غيرها، هو ان ملاكات الجع العرفي 

في غير ال دلة اللفظية الكاشفة عن مرادات الشارع، فأ ن امكانية الجع العرفي في 

ظني مع لفظي ظني انما تتوقع في رتبة حالت تعارض عقليين ظنيين أ و عقلي 

ذا كانا لفظيين ل في رتبة نفس المتعارضين وهذا  دليلي الحجية للمتعارضين اإ

بخلاف حالت التعارض بين الدليلين اللفظيين فأ نه قد تكون امكانية الجع العرفي 

 بينهما بنحو ل يس تقر التعارض ول يسري الى دليل الحجية.

                                                           
  محمد صنقور وغيرهما 544ص 1، والمعجم الأصولي ج47ص 7( انظر بحوث في علم الأصول ج1



 (287).........................................عشر الثالثالجزء   

 دلة الشرعيةمنشأ  التعارض في ال  
 

قد يعترض على العصمة لل ئمة )عليهم السلام( بوقوع التعارض في ال دلة 

الشرعية الواصلة عنهم الينا وانهم مجرد مجتهدون كغيرهم من المجتهدين الذي يمكن 

تصور وقوع الاشتباه بحقهم، وان الاحاديث الصادرة عنهم ليست الا تعبيراً عن 

آرائهم الاجتهادية الخاصة، في كون من الطبيعي وجود الاختلاف والتعارض فيما أ

بينها، وبهذا تفقد الاحاديث الشريفة قيمتها التشريعية والمصدرية، والعوامل التي 

أ دت الى وقوع التعارض بين أ حاديث المعصومين والتي تفسر ظاهرة التعارض من 

 دون ان تفقد الاحاديث قيمتها التشريعية يمكن اجمالها بما يلي:

 انب الذاتي للتعارض:( الج1

فقد ل يكون بين النصين المدع. تعارضهما أ ي تناف في الواقع ولكن الفقيه 

الممارس لعملية الاس تنباط قد يتراءى له التعارض على اساس الاطار الذهني 

الذي يعيشه ويتأ ثر به في مجال فهم النص الشرعي فيخطئ في تشخيص معناه اما 

ائقها، أ و لغفلته عن وجود بعض القرائن أ و قرينية لجهله باللغة وعدم احاطته بدق

الموجود، أ و لعدم معرفته بطرو التغيير في بعض الاوضاع اللغوية فهو يفهم النص 

على ضوء ما يراه من المعنى له بالفعل ثم يفترض أ نه كان هو معنى اللفظ في زمان 

 واحد من الصدور أ يضاً ولو من جهة اصالة عدم النقل والثبات العقلائية فكل

العوامل المذكورة قد يسبب وقوع التعارض فيما بين النصوص لدى الممارس لعملية 

 الاس تنباط ولكنه تعارض ذاتي ل واقعي موضوعي.

( النسخ: وهو بمعناه الحقيقي رفع الحكم بعد وضعه وتشريعه الذي هو أ مر 2

عي وقوعه في الا حكام الشرعية معقول، بل واقع في الاحكام العرفية بلا كلام وأ د 

وهنا لن يكون النسخ من باب التعارض والتنافي بين الدليلين بحسب الدللة 



 (288........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ومقام الثبات وذلك ل ن الدليل الناسخ ل يكون مكذبًا للدليل المنسوخ ل بلحاظ 

دللته على أ صل الحكم ول بلحاظ دللته على اس تمراره ودوامه، وانما يكون دالً 

ثبوتًا بعد ان كان على طبق الحكم المنسوخ حدوثًا وبقاءً  على تبدل الحكم وتغيره

حقيقة، وعليه فالنسخ في الشريعة على هذا الاساس وان كان من الاختلاف 

والتنافي في الحكم، وقد يكون له مبرراته من التدرج في مقام التشريع أ و غيره من 

لتعارض الذي هو المبررات الا أ نه  يكون تنافياً في عالم الثبوت وليس من باب ا

 التنافي في مقام الثبات.

وان كان بمعنى تخصيص الحكم بلحاظ عمود الزمان، وأ ن الناسخ يكشف عن 

انتهاء أ مد المنسوخ ومحدوديته بذلك الزمان من أ ول ال مر وان كان بظاهر دليله 

مطلقاً من ناحية الزمان فسوف يدرج النسخ في باب التخصيص الذي هو أ حد 

ض غير المس تقر، حيث تحصل المعارضة بين أ صل الدليل المنسوخ أ قسام التعار 

على اس تمرار الحكم ودوامه وبين دليل الناسخ، وقد يدور ال مر بين أ ن يكون 

الدليل المتأ خر ناسخاً للحكم المتقدم ورافعاً لس تمراره أ و يكون مخصصاً لبعض 

 افراده فيكون بيانًا لإرادة  الخصوص من أ ول ال مر.

تضح: ان تغير احكام الشريعة عن طريق النسخ يكون أ يضاً أ حد وبهذا ي 

عوامل الموجبة للتعارض بين ال دلة، ولكن تنحرم دائرة هذا العامل في خصوص 

آله( لما ثبت في محله من انتهاء عرم  النصوص الصادرة من النبي )صلى الله عليه وأ

آله( وان الاح اديث الصادرة عن التشريع بانتهاء عرم النبي )صلى الله عليه وأ

آله( من  ال ئمة )عليهم السلام( ليست الا بيانًا لما شرعه النبي )صلى الله عليه وأ

 الاحكام وتفاصيلها.

( ضياع القرائن: فقد تضيع بعض القرائن المحيطة بالنص فتجعله معارضاً 3

آله( )أ نت  مع غيره من النصوص كما فهم بعض حديث النبي )صلى الله عليه وأ



 (289).........................................عشر الثالثالجزء   

ك( فهموا منه أ ن ال ب له الولية على مال ال بن وعلى نفسه وذلك بعد ومالك ل بي

تجريده عن الس ياق العام الذي ورد فيه، ولكن لو فهم في س ياق اطاره اللفظي 

لعُرف ان مدلول الجلة ليست الا معط. اخلاقي تربوي، وضياع القرائن نتيجة 

حيانًا التنبيه على ذلك من للتقطيع أ و الغفلة في مقام نقل الرواية حتى كان يرد أ  

قبل الإمام نفسه كما في المسأ لة الفقهية المعروفة )ولية ال ب على الترمف في مال 

الصغير(
1

 

ففي الرواية حاول الإمام بيان ان الحديث المنقول من النبي )صلى الله 

آله( قد جرد عن س ياقه، وما كان يحتف به من قرائن التي يتغير على  عليه وأ

ذا كانت ارتكازية يكثر الغفلة عنها، فأ ن الراوي وان كان اساسها الم دلول والقرائن اإ

مسؤولً عن نقل النص بكامله وما يكتنف به من قرائن وملابسات تلقي الضوء 

 على المعنى المقصود منه.

الا ان القرائن لما كانت ارتكازية عامة تنشأ  من البيئة وظروف النص فلا 

يذكرها صريحاً ل نها حينئذٍ قضايا عامة معاشة في تكون محسوسة حين النقل كي 

ذهن كل انسان فلا يشعر الراوي بالحاجة الى ذكرها باللفظ والراوي حينئذ 

يفترض وجودها ارتكازاً عند السامع أ يضاً فلا يتصدى لنقلها و ل يكون سكوته 

قرينة شهادة سلبية بعدمها فقد يبق. النص على هذا منقولً بالفاظه مجرداً عن ال

ذا ما تغير عبر عصور متعاقبة هذا الارتكاز العام وتبدل الى  الارتكازية العامة، فاإ

ذا اعتبرنا هذا الظهور حجة تمسكاً بأ صالة عدم  غيره تغير معنى النص ل محالة، واإ

النقل العقلائية كما هو المشهور، فقد ينشأ  على هذا الاساس التعارض بين هذا 

 تكفلة لبيان نفس الحكم الشرعي.النص وغيره من النصوص الم 

                                                           
  من ابواب ما يتكسب به 78( وسائل الشيعة ب1



 (290........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

( ترمف الرواة النقل بالمعنى: قد ينقل الرواة بعض الاحيان الرواية من 4

دون مراعاة نفس الالفاظ الصادرة من الإمام بل ينقل بالمعنى مما يؤدي الى وقوع 

تغيير في دللة النص أ و مدلوله، بأ ن تتغير مرتبة دللة النص ودرجة صراحتها أ و 

آخر ينقل يتغير مد لوله نتيجة لذلك مما يؤدي حصول التنافي بين هذا النص وأ

نفس الحكم الشرعي، ولو ل هذه الاضافة الى الفهم لما حصل التنافي وامكن الجع 

 بين النصين.

ومن الطبيعي ان يتأ ثر درجة التغيير والترمف في النص بمدى قدرة الراوي 

ل بما ل خفل وكلما كان الراوي على حفظ تمام المعنى ونقله من دون الترمف ف  يه اإ

أ عرف بدقائق اللغة وأ عرف بظروف النص حين صدوره كان احتمال التغيير فيما 

ينقله الينا أ ضعف درجة وأ قل خطورة، ومما يشهد لهذا العامل ما يجده العلماء في 

الروايات المنقولة من بعض الرواة من غلبة التشويش فيها حتى اش تهرت روايات 

لساباطي بكثرة ما لوحظ فيها من الارباك والاجمال في الدللة والتهافت في عمار ا

 المتن.

( التدرج في البيان: وهذا أ هم عامل في نشوء التعارض، فأ ن اسلوب 5

التدرج الذي كان يتبعه ال ئمة )عليهم السلام( في مجال بيان ال حكام التشريعية 

الحكم بكل تفاصيله وتحديداته  وتبليغها الى الناس حيث لم يكونوا يفصحون عن

دفعة واحدة وفي مجلس واحد في أ كثر ال حيان بل كانوا يؤجلون التفاصيل الى ان 

 تحين فرصة أ خرى أ و يتصدى الراوي بنفسه للسؤال عنها ثانية.

وهذه الظاهرة واضحة في حياة ال ئمة )عليهم السلام( يلحظها كل من تتبع 

ا تلحظ هذه الحالة في الحديث الواحد حيث ودرس الاحاديث الصادرة عنهم وربم

يبين الإمام الحكم على سبيل الايجاز ويسكت عن التفاصيل لول الحاح السائل 



 (291).........................................عشر الثالثالجزء   

وتصديه بنفسه لفهم حدود الحكم ودقائقه كما يشهد ذلك في رواية العيص بن 

القاسم.
1

 

وقال  –للمرأ ة المحرمة  –عن ابي عبد الله )عليه السلام( وكره النقاب 

ل الثوب على وجهها، قلت: حد ذلك الى أ ين؟ قال: الى طرف ال نف قدر تسد

ما تبرم، فأ ن جواب الإمام ال ول ظاهره جواز اسدال الثوب على الوجه من 

دون تقييد ذلك بطرف ال نف وظاهره جواز اسداله على كامل الوجه، ولكن 

)عليه  تصدي السائل ثانياً للسؤال عن حد ذلك الحكم أ وجب أ ن يبين الإمام

 السلام( ما يكون منافياً مع الجواب ال ول ومقيداً له.

ولعل السبب في تدرج مراعاة حال المتشرعة التي لم تكن تسمح لهم 

باستيعاب كافة التفاصيل دفعة واحده في ظل تلك الظروف الس ياس ية، ومع 

فكرة تلك الامكانية المحدودة المس تعصية معها التعليم والتعلم من جهة، وتطبيقاً ل

التدرج الطبيعي في مجال التربية والتثقيف على الاحكام الشرعية تلك الفكرة التي 

آله( في بدء الدعوة الاسلامية من جهة أ خرى،  طبقها النبي )صلى الله عليه وأ

فكان من نتائج هذا الاسلوب ان اعتمد ال ئمة في مقام تبليغ الاحكام وتثبيتها في 

نفصلة والبيانات المتأ خرة بعضها عن بعض، فشاع أ ذهان اصحابهم على القرائن الم 

 التنافي والتعارض بين ال دلة الصادرة عنهم بنحو التخصيص أ و التقييد أ و القرينة.

آخر لحصول التنافي فقد كان ال ئمة )عليهم السلام( 6 ( التقية: وهي سبب أ

الجو ل يتقون فقط من الحكام ال مويين والعباس يين بل كانوا يتقون في مراعاة 

الفقهيي العام السائد في عصورهم بحيث يحاولون الا تكون فتواهم مختلفة عن 

الس ياق العام السائد من أ جل جلب ثقة ال مة بال ئمة )عليهم السلام( ولذلك 

                                                           
  من ابواب تروك الاحرام 48( وسائل الشيعة ب1



 (292........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

صرح في بعض الروايات ان المعيار في معرفة كلمات ال ئمة انما في مقارنتها مع 

فهاالسائد من فتوى فقهاء العامة وال خذ بخلا
1

. 

( ملاحظة ظروف الراوي: فقد ينشأ  التعارض من حالة السائل التي 7

يلاحظها الإمام فتتغير على اساسها الحكم الشرعي، ويتأ ثر بها فأ ن الاحكام 

الشرعية تتغير باختلاف حالت العلم والجهل والنس يان والعذر وغير ذلك، كما 

عليه السلام( في انه يلاحظ في رواية مسلمه بن محرز في سؤاله عن الصادق )

))رجع ولم يطف طواف النساء فوقع على أ هله فذكره ل صحابه فقالوا ان فلانًا قد 

فعل مثل ذلك فسأ ل أ با عبد الله )عليه السلام(: فأ مره ان ينحر بدنه((
2

مع ان  

الثاني كان عامداً وال ول كان جاهلًا فاختلف الحكم فوقع التعارض الظاهري بين 

 الروايتين.

لدس والتزوير في روايات ال ئمة حيث ان بعض الاصحاب الذين ( ا8

انحرفوا عن سلوك ال ئمة قد دسوا كثيراً في كتب اصحاب ال ئمة )عليهم السلام( 

روايات نسبت الى الإمام الباقر والصادق )عليهما السلام( وهي في الحقيقة من 

والتمزق الذي  الوضع ول شك في تعارضها مع روايات صحيحة لهم بمظهر التفرق

يدفع عنهم شر الآخرين ويمنع عن اعدائهم محاربتهم والتنكيل بهم، وكانت ظروف 

 الحياة العامة الس ياس ية خاصة توحي بذلك أ كيداً.

 : بأ ن ذلك لو صح فهو اغراء بالجهل كما قد يتوهمه البعض.فأ ن قلت

دة : أ نه بعد اهتمام ال ئمة )عليهم السلام( بيان احكام التعارض وشقلت

ترغيبهم في الوصول الى الحقيقية ل وجه لهذا التوهم والاغراء بالجهل
3

. 

                                                           
  من ابواب اقسام الحج 5من صفات التعارض، ب 9من ابواب القنوت، ب 4،1( وسائل الشيعة ب1

  من ابواب كفارات الاستمتاع 60الشيعة ب ( وسائل2

  السبزواري 165ص 1في التهذيب ج –( اشارة الى ان قلت 3



 (293).........................................عشر الثالثالجزء   

وقد يأ تي نفس هذا الاعتراض على عامل التقية وأ نه ايضاً من الاغراء 

بالجهل أ و ايقاع المكلفين بما ل داعي له، خصوصاً فيما يتعلق بمجاملة ال ئمة عليهم 

آنذاك، وان التبرير له بزرع ثقة ال مة السلام الجو الفقهيي العام والآراء السائدة  أ

 بمكانة ال ئمة ل يقاوم المحذور ول يبرره.

ذ بعد بيان ال ئمة )عليهم السلام(  والجواب هو نفس الجواب السابق، اإ

 احكام التعارض لوصول ال صحاب الى الحقيقة يدفع ما ذكر.

 هو وقد يعترض على الجانب الذاتي، بأ ن يقال: بأ ن الانسان شاء أ م أ بى

محكوم لمرتكزاته الذهنية ومس توياته الفكرية والفقهية و ل يمكنه التجرد منها، بل لو 

 تجرد منها فقد ادوات فهم النص، ومعرفة مرادات الشارع من خلاله.

قلت هذا صحيح ولكنه منشأ  للتعارض، ولس نا بصدد بيان أ نه يصح أ و ل 

 وهذا منها. يصح منشأ  للتعارض بقدر بيان ماهي مناشئ التعارض،

آخر وهو تعمد القاء  هذا وقد يضاف الى هذه المناشيء للتعارض منشأ  أ

الائمة )عليهم السلام( الخلاف كما تفيده رواية زرارة عن أ بي جعفر )عليه 

السلام( التي نقلها في الحدائق، ويؤيده جملة روايات دلت بان القاء ال ئمة الخلاف 

ذ لو شوهدوا بين الاصحاب هو اجراء وقتي لحمايتهم  والمحافظة عليهم من الآخرين اإ

مجتمعين ومتوحدين لتكالب عليهم الاخرون واس تأ صلوهم فكان القاء الخلاف بينهم 

 اظهاراً لهم.



 (294........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 التعارض والتزاحم
 

التزاحم هو التنافي بين ال حكام التكليفية الالزامية في مقام الامتثال على ان 

كلف على الجع بين الحكمين في مقام يكون منشأ  هذا التنافي هو عدم قدرة الم

الامتثال ومثاله الفقهيي ما لو عجز المكلف عن الجع بين انقاذ غريقين على مس توى 

من ال همية أ و عجز عن الجع بين وجوب النفقة على ال ب ووجوب النفقه على 

الزوجة فأ نه يحصل التنافي في مقام امتثال التكليفين، ل ن أ حدهما يقتضي عدم 

ه عن امتثال الآخر ومن هنا يتضح ان الفرق بين التزاحم والتعارض فال خير قدرت

معناه التنافي بين الدليلين بحسب المدلول والمؤدى في مرحلة الجعل والانشاء لما 

تقدم بأ ن كل مدلول ينفي واقعية المدلول الآخر بعد ان يثبت نفسه، وعليه تكون 

 رجوح.مرجحات هذا الباب موجبة لطرح الدليل الم

اما باب التزاحم فأ نه ل تنافي بين مؤدى الدليلين في مورده بل يمكن القطع 

بصدورهما ومطابقة مضمونها للواقع غاية ال مر أ ن المكلف وبسبب ضيق قدرته 

يكون عاجزاً عن امتثالهما معاً، وهذا ما اوجب دعوى أ حدهما موجب لسقوط 

د ان صرف القدرة على امتثال فعلية الآخر لفتراض عدم قدرة المكلف عليه بع

ال ول، ويكون سقوط التكليف الثاني بسبب انتفاء موضوعه وهو القدرة وهذا ل 

ذ ل دخل لتصدي الحكم لبيان  يتصل بأ صل جعله وصدوره لبيان الحكم الواقعي، اإ

موضوعه وتحققه خارجاً فحينما ل يكون الموضوع متحققاً خارجاً ل يكون التكليف 

 اً.المجعول فعلي

ذن يوجب انتفاء فعلية أ حد الحكمين بسبب اقتضائه لنتفاء  فالتزاحم اإ

في مورد  –موضوع الآخر، وهذا بخلاف التعارض فأ ن الحكم في كل دليل ينفي 

الحكم في الدليل الآخر حتى لو أ تفق تحقق موضوعه خارجاً وحتى لو  –التعارض 



 (295).........................................عشر الثالثالجزء   

تعارضين كما في بعض حالت كان المكلف قادراً على الجع بين مؤدى الدليلين الم 

التعارض العرضي فأ نه بامكان المكلف ان يصلي الجعة والظهر، واما في فرض 

التزاحم فان هذه الحالة ل تتفق أ صلًا، وعلى هذا يلزم ان يكون التزاحم اتفاقياً ل ن 

جعل ما ل قدرة للمكلف عليه دائماً قبيح وان يكون الترجيح بحسب الملاك فقط 

ية الحجة عليهما في مقام الثبات فلا منشأ  للترجيح من هذه الجهة ولو لم لفرض تمام 

يوجد الترجيح الملاكي يتعين التخيير الثبوتي ل محالة
1

. 

من ان التنافي بين الدليلين من حيث المدلول مأ خوذ في  -وظهر بما ذكرناه 

فلا حاجة لتأ سيس  كمال الفرق بينهما -التعارض وأ نه ل تنافي بينهما في التزاحم أ صلاً 

ال صل في المسأ لة يكون مرجحاً عند الشك في التعارض أ و التزاحم وكيف يمكن 

تأ سيس ال صل للشك فيهما، ول جامع بينهما أ صلًا بأ ن يكونا داخلين في جامع علم 

بأ ن  –بوجوده وشك في خصوصيته؟ وكان المحقق النائيني )قده( يقول ان القول 

أ ش به بشيء بالقول ان ال صل في الاش ياء الطهارة  – الاصل التعارض أ و التزاحم

 أ و صحة بيع الفضولي.

آخر من خلال قولنا ان التزاحم اتفاقي، فأ نه خفتلف باختلاف  وتبين فرق أ

الافراد فقد يتفق ان يكون المكلف قادراً على الجع بين التكليفين فلا تكون 

آخر كانت قدر  ته أ ضيق من ان تجمع أ حكام التزاحم جارية في حقه بخلاف مكلف أ

بين التكليفين فالمكلف ال ول قادر على ان يجمع بين امتثال وجوب النفقه على 

 ال ب والزوجة وأ ما الآخر فلا يقدر على الجع بين الوجوبين.

وقد تنعكس الحالة فيصبح القادر عاجزاً وبالعكس، ومعنى ذلك عدم اطراد 

تزول عنه ثم تعرضه وهكذا، فتكون  حالة التزاحم في المكلف الواحد فقد تعرضه ثم

                                                           
  166( نفس المصدر السابق ص1



 (296........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

أ حكام التزاحم جارية بحقه متى ما طرأ ت عليه ومتى ما زالت يكون مسؤولً عن 

 الجع بين التكليفين.

ذ ان ترجيح أ حد الدليلين ل خفتلف  وأ ما التعارض فليس كذلك، اإ

باختلاف الافراد فلو اقتضى المرجح تقديم الدليل ال ول على الثاني فأ ن ذلك 

 ن مطرداً في تمام ال زمنة ولتمام المكلفين.يكو

ومما يجدر التنبيه عليه لهذا المعنى من التزاحم الناشئ من عدم سعة القدرة، 

هو ان خروج باب التزاحم عن التعارض مرتكز على أ حد أ مرين لبد من التسليم 

ل فمع عدم التسليم بهما أ و بأ حدهما يكون التزاحم به ذا المعنى بهما في مرحلة سابقة واإ

 داخلًا في التعارض 

ب بين الاحكام المتزاحمة بان المكلف لو عصى ال مر ال ول: امكان الترت

فان التكليف بالمهم يصبح فعلياً بحقه، وهذا هو الترتيب  -مثلاً  –التكليف ال هم 

 المقتضي لفعلية التكليف المهم عن عدم امتثال التكليف ال هم.

تيب ل فضى ذلك الى التنافي بين الحكمين في فلو بنُي على عدم امكان التر 

مقام الجعل والذي هو التعارض، وذلك لما كان كل حكم مشروط بالقدرة على 

امتثاله فهذا يعني تحقق القدرة على المكلفين في ظرف عدم امتثالهما فيكون 

ذ هو من غير المعقول  التكليفان فعليين في ظرف عدم الامتثال، وهو مس تحيل اإ

مشروطين بالقدرة ومع ذلك يكونان فعليين في ظرف عدم امتثال ال هم  ان يكونا

ذ لو بادر لمتثال ال هم فأ نه يكون عاجزاً عن امتثال المهم، ومن هنا ل بد من  اإ

الالتزام بأ ن التكليف المهم ينفي اطلاق الاهم لحلات عدم امتثاله وان التكليف 

درة على امتثاله والتي هي حالة ال هم ينفي تشريع المهم وجعله حتى في ظرف الق

 عدم امتثال ال هم، وهذا هو التعارض.



 (297).........................................عشر الثالثالجزء   

ب فأ ن عدم امتثال ال هم ينقح موضوع المهم وأ ما لو بنينا على امكان الترت

وهو القدرة على امتثاله وعندها يكون وجوبه فعلياً، ومع امتثال ال هم يكون المنفي 

 موضوعه. هو فعلية المهم لنتفاء موضوعه ل أ نه منتف عن

آخر كل حكم  ال مر الثاني: ان يقيد كل حكم بالقدرة على امتثاله، وبتعبير أ

آخر أ هم منه،  فهو غير مطلق من جهة لزوم امتثاله حتى مع الاش تغال بواجب أ

وعليه يكون كل تكليف مشروط بعدم امتثال هذا ال كثر أ همية منه وعند الالتزام 

ف المهم وانما هو باقٍ لموضوعه عند بذلك ل يكون التكليف نافياً لجعل تكلي

الاش تغال بالتكليف ال هم، فغاية ما يصنعه الاش تغال بالتكليف ال هم هو نفي 

 الفعلية عن التكليف المهم.

أ ما لو لم يلزم بذلك وقلنا بأ ن كل تكليف فهو مطلق، أ ي سواء اش تغل 

ال ول ينفي بالتكليف ال هم أ و لم يش تغل فهذا معناه ان اطلاق ال مر بالتكليف 

 اطلاق ال مر بالتكليف الثاني وهكذا العكس، وهذا هو التعارض.

وبعبارة ان مقتضى اطلاق ال مر بالتكليف ال ول هو أ نه ل شيء من 

التكاليف المضاده يضاهيه في الاهمية وأ نه يلزم امتثاله على كل تقدير حتى لو 

آخر موجب للعجز عن ال ول فالعجز هنا ل  يمنع عن بقاء اس توجب ترك تكليف أ

الخطاب بالتكليف ال ول كما أ ن مقتضى اطلاق ال مر بالتكليف الثاني كذلك، 

وليس لهذا المعنى سوى التنافي بين التكليفين في مقام الجعل وان كل منهما ينفي 

م التزاحم بهذين ال مرين جعل الآخر، وبهذا اتضح تقو 
1

. 

 علق على نحوين:ويمكن الخدش فيه بان جعل الخطاب على عنوان المت

ن شئت  ال ول: جعله على عنوان المتعلق بملاحظة الكثرات والافراد واإ

 قلت على نحو العموم المجموعي.

                                                           
  341ص 2، وأصول المظفر ج 506-503ص 1، ومعجم المصطلحات الاصولية ج16ص 7( انظر البحوث ج1



 (298........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

الثاني: جعله على عنوان المتعلق برمف النظر عن الافراد بل هو مجعول 

ذا كان ال ول فالتعارض تام في مورد  على الطبيعة ولك ان تقول العموم البدلي، فاإ

فيما لو كانت النس بة هي العموم من وجه، وعلى الثاني لم يكن لدليل الاجتماع 

آخر غير فرد مورد  أ حدهما ظهور في مورد الاجتماع لمكان امتثال الطبيعة بفرد أ

الاجتماع، فلا تعارض
1

. 

 حال الشرطين، ل بد من ذكر مقدمة نذكر فيها وقبل بيان

                                                           
  2ج 321( أنظر اصول المظفر ص1



 (299).........................................عشر الثالثالجزء   

 أ قسام الورود على ما ذكروه
 

ود ل خفتص برفع موضوع الدليل الآخر رفعاً حقيقياً بل فقد ذكروا بأ ن الور

 يشمل ما لو كان الدليل ال ول مثبتاً لموضوع الدليل الآخر اثباتًا حقيقياً.

وقد مُث ل للرفع بدليل صحة اجارة الشيء المباح ودليل حرمة اجارة الجنب 

خر للمسجد فان دليل حرمة دخول الجنب الى المسجد يرفع موضوع الدليل الآ 

وهو صحة اجارة المباح، فيما لو أ ريد استئجار الجنب لتنظيف المسجد، ومعه 

 ينتفي حكم صحة اجارة الجنب ل ن الدليل الثاني رفع موضوع الدليل ال ول.

ذا كان  واما كونه مثبتاً لموضوع الدليل الآخر كما في دليل جواز الافتاء اإ

ل الحجية يقتضي اثبات فرداً مستنداً الى حجة، ودليل حجية خبر الثقة، فأ ن دلي

ليه ل ن الدليل الثاني وارد على ال ول،  آخر للحجة يجوز الافتاء والاستناد اإ أ

آخر من موضوع الدليل ال ول الذي هو الحجة، وخروج دليل  ومحقق لفرد أ

الثبات الموضوعي عن التعارض ل ن دليل الحجية لخبر الثقة بعد اثباته لحجية 

دليل جواز الافتاء كي يفتي المفتي مستنداً الى حجية الخبر  الخبر يفتح المجال امام

 ول غرض له للتنبيه على عدم جواز الافتاء ليتحقق التعارض بين الدليلين.

وأ ما خروج دليل النفي عن باب التعارض ل ن دليل صحة الاجارة للمباح 

وان كان يرفض صحة اجارة الجنب لكنس المسجد وتقع بذلك المعارضة بين 

ليلين لكن لم تكن هذه المعارضة بين الجعلين لصحة جعلهما معاً وانما تكون الد

المعارضة بين الدليلين بلحاظ مجعوليهما، حيث أ نه ل يمكن ان تصح ال جارة بالفعل 

لكنس المسجد رغم ثبوت الحرمة الفعلية لدخال الجنب الى المسجد، وانما المقصود 

ذا تحققت الحرمة الفعلية لدخال ا لجنب الى المسجد، حينئذٍ، تكون اجارته اإ

 لكنس المسجد غير صحيحه.



 (300........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 وبهذا يتضح عدم التنافي بينهما في مقام الجعل.

وقد قيدوا الثبات أ و النفي )بالحقيقي( ويراد به الاحتراز عن الحكومة، 

فان الدليل الحاكم يثبت فرداً أ و ينفي فرداً الا ان الثبات وكذا النفي تعبدي ل 

، فلو ورد )أ كرم العالم( ثم ورد )الفاسق ليس بعالم( فهذا الدليل الثاني وان حقيقي

كان حاكماً على الدليل ال ول ورافعاً لعنوان العالم الفاسق الا ان هذا الرفع ليس 

بحقيقي ل ن العالم الفاسق عالم حقيقة والرفع انما كان بالتعبد والاعتبار والا فان 

اً حقيقة، وهذا بخلافه في الورود فأ ن الرفع فيه الفسق ل خفرجه عن كونه عالم

حقيقي كما مر في رفع اباحة الجنب عن كنس المسجد ل ن دليل حرمة ادخال 

 الجنب ينفي عنوان المباح حقيقة ل تعبداً.

 ثم انهم قسموا الورود الى أ قسام لعتبارات ونكات:

المورود بمجرد جعله القسم ال ول: ان يكون الحكم الوارد رافعاً لموضوع الحكم 

وانشائه ومثاله ما ذكروه في الزكاة من عدم وجوب دفع زكاتين في العام الواحد 

لشيء واحد ، فلو كان يملك عشرين من ال بل لمدة س تة أ شهر وهذا هو النصاب 

الرابع في ال بل فهنا يوجد حكم مجعول غير فعلي وانما مقدر على فرض بقاء هذا 

آخر الحول و  بله قد النصاب الى أ هو وجوب دفع اربع ش ياة عليه، ثم لو فرض ان اإ

زادت وأ صبحت على رأ س س تة أ شهر أ خرى خمساً وعشرين ناقة وهذا هو 

النصاب الخامس الذي فيه خمس ش ياه فيقع التعارض بين دليلي جعل الزكاة في 

ليه في هذا المورد من أ ن وجوب  ذا ضم الى ذلك ما ذهبوا اإ هذين النصابين فاإ

ثانية مشروط بعدم تقدم ما يقتضي وجوب الزكاة ال ولى كان وجوب الزكاة الزكاة ال 

ال ولى بنفسه قبل ان يصبح فعلياً ورافعاً لموضوع وجوب الزكاة الثانية
1

. 

                                                           
  50ص 7( بحوث في علم الاصول ج1



 (301).........................................عشر الثالثالجزء   

أ ورد عليه المحقق الخوئي بأ نا ل نعقل وجهاً لكونه مثالً للتزاحم  وهذا المثال

بضميمه ما اشترطوه من عدم وال ولى أ ن يكون للتعارض العرضي بين التكليفين 

تقدم زكاة أ ولى وهذا أ ش به بالتعارض بين صلاة الجعة وصلاة الظهر من يوم 

 الجعة، بضميمة الاجتماع على كون الصلاة اليومية خمسة ل س تة.

 وعلى كل فال مر سهل وأ ن كان ما ذكره الس يد الخوئي )قده( وجيه.

الظهر أ و الجعة، وعدم  اللهم الا ان يقال بالفرق من جهة فعلية وجوب

 فعلية وجوب الزكاة ال ولى أ و الثانية قبل انتهاء الس نة.

القسم الثاني: ان يكون الدليل الوارد رافعاً بفعليته لموضوع الدليل المورود، 

وك ن الدليل المورود مقيد بعدم فعلية الدليل ال ول الوارد، ففي مثل دليل صحة 

ذا كانت حرمة الاجارة على المباح، ودليل حرمة  ادخال الجنب الى المسجد، فأ نه اإ

 ادخال الجنب فعلية فأ نه يتحقق عندئذٍ بذلك عدم اجارة الجنب لكنس المسجد.

ففعلية الحكم انما هي بفعلية موضوعه المتمثلة بالمثال بصدق عنوان ادخال 

ليه ل نه بمجرد صدق عنوان  الجنب ولو لم يعلم بها المكلف، بل حتى وان لم تصل اإ

ذ ادخال الجنب الى  ادخال الجنب يرتفع موضوع الدليل الآخر وهو المباح، اإ

 المسجد ليس بمباح بل هو محرم.

ومثل له البعض: بأ نه لو فرض ان زيداً مدين لعمر بدينار تنجز وجوب 

وفائه واما عمر فهو مدين لزيد بدينار ل يجب وفاؤه الآن، فان من الواضح انه لو 

ما لو كان كان كل من القرضين فع  لياً، بمعنى يجب الوفاء به فأ نه يقع التهاتر بينهما اإ

احدهما فعلياً، وهو دين لعمر دون الآخر فهذا يعني ان دليل وجوب الوفاء لدين 

عمر فعلياً وهو وارد على دليل التهاتر ل نه بفعليته يرفع موضوع دليل وقوع التهاتر 

ذ موضوعه هو ثبوت حقين متماثلين بين شخصين م  تقابلين اس تحقا وفائهما وحيث اإ



 (302........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ان دليل وجوب وفاء دين عمر فعلي دون الآخر يكون وارداً على دليل وقوع 

 التهاتر بين المالين في ذمة الشخصين.

: ان ما ذكره هو دفع دليل وجوب الوفاء لدين عمر دليل ويلاحظ عليه

ذ هو غير ثابت قبل ذلك ل ن دين زيد ليس  التهاتر ل أ نه رافع له بعد ثبوته اإ

 بفعلي، اللهم الا ان يقال بأ ن الرفع والدفع واحد اس تعمالً.

القسم الثالث: ان يكون الدليل الوارد رافعاً لموضوع الدليل المورود بمجرد 

وصوله ول يكفي كونه فعلياً، كما هو الحال في دليل )القرعة لكل أ مر مشكل( 

ليه ودليل أ صالة الحل، فلو تردد المكلف في حلية شيء و  حرمته قبل ان يصل اإ

ويعلم به، فقد صدق عنوان المشكل في حقه،  –أ و أ صالة الحل  –دليل الإباحة 

وحينئذٍ يحق له الاقتراع، ولكن مع وصول دليل أ صالة الحل في ال مر المشكل 

وعلم ان ))كل شيء حلال حتى تعرف الحرام بعينه( فأ نه ينفي صدق عنوان 

جعله حلالً في مثل هذه الحالة وهذا يعني أ نه ل المشكل بعد ان علم بان الشارع 

يكفي مجرد تشريع وجعل أ صالة الحل وفعليته لرفع عنوان المشكل عن الشيء بل 

لبد من وصوله وعلم المكلف به، ومع الوصول يرتفع عنوان المشكل الذي هو 

 موضوع للقرعة ويكون دليله موروداً.

لبيان ال حكام الشرعية فأ نها رافعة  وكذلك ال دلة الشرعية القطعية المتكفلة

بوصولها لدليل البراءة ))رفع ما ل يعلمون(( ل ن المكلف يكون عالماً بالتكليف في 

 مورد البراءة فيرتفع ويكون دليلها موروداً.

القسم الرابع: ان يكون الدليل الوارد متكفلًا لحكم شرعي يكون بتنجزه رافعاً 

آخر يتنافى مع وجوب الحج فأ نه لموضوع الدليل المورود، كما ل و تنجز واجب أ

س يكون بتنجزه رافعاً لموضوع وجوب الحج كما لو كان موضوعه الاس تطاعه وقد 



 (303).........................................عشر الثالثالجزء   

تنجز عليه وجوب الوفاء بالدين، فأ نه بتنجزه يرفع موضوع دليل الحج وهو 

ن كان ذلك موضعاً للبحث فقهياً.  الاس تطاعه، واإ

ة من اشتراط عدم تنجز حرمة ومن هذا القسم: ما يقال في باب الزكا

الترمف على المالك في النصاب اثناء الحول، فلو تنجز عليه ذلك ارتفع موضوع 

الزكاة ل نه مقيد بالتمكن من الترمف في النصاب ومع تنجز الحرمة ل يتمكن من 

 الترمف عليه.

القسم الخامس: ان يكون الدليل الوارد رافعاً لموضوع الدليل المورود بامتثال 

ال ول، دون ان يكتف. بفعليته ووصوله، ومعنى ذلك ان الدليل المورود مشروط 

بعدم امتثال الدليل الوارد، وهذا من قبيل دليل الصلاة المزاحم لوجوب ازالة 

النجاسة من المسجد فان امتثال ال مر بالصلاة رافع لموضوع وجوب ازالة النجاسة 

جوب الصلاة لو فرضت تساويهما في وكذلك ال مر بازالة النجاسة رافع لموضوع و 

 ال همية، او يكون امتثال ال هم رافعاً لموضوع ال مر بالمهم أ ي وارد عليه.

الشرطين اللذين بهما خفرج باب التزاحم عن باب التعارض،  الرجوع الى حال

فقد عُرف التزاحم بأ نه التنافي بين الحكمين بسبب عدم قدرة المكلف على الجع بينهما 

 م الامتثال، وخروجه عن التعارض موقوف على:في مقا

ب بين الوجوبين المتزاحمين بان يكون الوجوب ال مر القول بامكان الترت -1

 مجعولً على تقدير عصيان الوجوب ال ول.

الثاني: ان يقيد كل خطاب بمقيد لبي له يمنع عن التمسك باطلاقه كحال 

ب الصلاة فيما لو زاحمت الاش تغال بالضد الواجب الآخر فيكون موضوع وجو 

ازالة النجاسة هو وجوب الصلاة لمن لم يش تغل بالزالة، والعكس ايضاً هو 

 وجوب الازلة لمن لم يش تغل بالصلاة.



 (304........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ذ ل يقع حينئذٍ تناف بين  ذا تم الشرطان خرج التزاحم عن التعارض اإ فاإ

نتج و ي بنح –وهو القادر على متعلقهما  –الجعلين، بل كلاهما ثابت على موضوعه 

ب، وأ نما التنافي في مرحلة المجعول حيث حكمين مشروطين على نحو الترت

يس تحيل فعلية كل الخطابين من حيث الموضوع في حال تصدي المكلف لمتثال 

ذا صرفت في أ ي واحد منهما عجز عن الآخر وهذا  أ حدهما، ل ن القدرة واحدة فاإ

 ليس تعارضاً بين الدليلين.

ليه الس يد الاس تاذ الشهيد ب و اما مع انكار الترت القول باس تحالته كما مال اإ

)قده( تبعاً للكفاية على ما في درس بحثه، فسوف يحصل التنافي بين الخطابين ولو 

 كانا مشروطين بالمقيد اللبي لدائه الى فعلية كلا المجعولين في فرض العصيان.

ابين وهذا يعني سراية التنافي الى عالم الجعل واس تحالة ثبوت الخط

المشروطين بما هما مشروطان أ يضاً فيحصل التعارض ل محالة بين الدليلين 

 المتكفلين لذينك الخطابين.

ب وانكرنا الشرط الثاني وقلنا بان الخطاب )صل( ولو قلنا بأ مكان الترت

غير مقيد بالمقيد اللبي وان اطلاقه بنفسه يدل على عدم وجود مكافئ له في 

ع التعارض بين اطلاق خطاب )صل( واطلاق خطاب الاهمية فمن الواضح وقو 

)أ زل( ل ن كل منهما يدل على وجوب متعلقه حتى في فرض الاش تغال بالآخر، 

 وهو مس تحيل فلا بد اذن من تحقيق حال الشرطين.

ب فقد مر محل بحثه في مسأ لة ال مر بالشيء هل يقتضي النهيي عن اما الترت

 ضده.

 يقهواما الشرط الثاني، فهنا محل تحق 

 فقد ذكر ال صوليون عدة محاولت لتقريب هذا الشرط:



 (305).........................................عشر الثالثالجزء   

المحاولة ال ولى: ان يقال بأ ن التكاليف الشرعية طراً مقيدة بعدم العجز 

التكويني، اما من جهة حكم العقل بقبح تكليف العاجز، واما من جهة ما ذكره 

ث المحقق النائيني )قده( عن أ ن الداعي للخطابات الشرعية في جعلها هو بع

وتحريكه نحو امتثال التكليف ومثل هذا ال مر س يظهر منه ويستبطن  المكلف

اقتضاء كون التكليف مقدوراً عليه وغير معجوز عنه والا كان التكليف بلا داع 

لعدم تحققه مع العجز تكويناً عن متعلقه، فنفس التكليف يقتضي هذا القيد ومع 

فلا محذور من ثبوت حكمين  هذا القيد يصبح كل تكليف مشروط بالقدرة وعليه

مشروطين بها، نعم المجعولن ل يكونان فعليين معاً، ل ن للمكلف قدرة واحدة 

ذا صرفها في احدهما تعييناً أ و تخييراً فأ نه موجب للعجز عن الآخر تكويناً فيكون  فاإ

 الحكم منتفياً بانتفاء موضوعه ل أ نه منتفياً مع بقاء موضوعه وهذا ليس تعارضاً.

ذ ما المراد من القدرة وهذ ا الوجه بهذا البيان )اعترض عليه( بأ نه غير تام؛ اإ

المأ خوذة قيداً في موضوع التكليف، فهل أ ريد بها القدرة على متعلقه حدوثًا وبقاءً؟ 

بمعنى أ ن يكون التكليف بالصلاة مشروطاً بعدم العجز عنها وعدم صرف القدرة 

بالضدين المتزاحمين وان كان خالياً من  في الضد الآخر فثبوت أ مر من هذا القبيل

المحذور الا أ ن له لزم باطل، وهو ارتفاع التكليف فعدم تحقق العصيان فيما لو 

اش تغل بضد للواجب ال ول وهو ليس بواجب فأ ن ذلك موجب لعجزه عن 

امتثال ال ول، ولكن هذا العجز بفعله واختياره بعد تحقق القدرة على متعلق 

صيانًا للتكليف بعد تحقق موضوعه وهو القدرة ل أ نه رفعاً التكليف فيكون ع 

 لموضوعه قبل فعليته كي ل يكون كذلك.

شكال. ذ هو عصيان بلا اإ  وهذا مما لم يلتزم به أ حد اإ

للقدرة على متعلقه حدوثًا فقط واعترف بان  -بالشرطية  –وان اريد بها 

ال ول، ولذا لو صرفها في التكليف يصبح فعلياً بمجرد توفر القدرة عليه في الآن 



 (306........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

غيره وعج ز نفسه كان عاصياً، لزم منه ثبوت جعلين متنافيين ل ن المكلف حدوثًا 

قادر تكويناً على كل واحد من الواجبين في نفسه وانما يرمف قدرته بقاءً في 

احدهما، ولو كانت القدرة الحدوثية كافية في ثبوت التكليف لزم منه فعلية كلا 

 في حق المكلف، وعدم ارتفاع شيء منهما بامتثال الآخر.الخطابين معاً 

ذا المعنى أ وسع وبهذا البيان يلزم ان يكون الجعلان المشروطان بالقدرة به

بيين، ذلك ل ن موضوعهما محفوظاً حتى مع امتثال أ حدهما لفرض من الجعلين الترت 

وهو مس تحيل  ان القدرة المأ خوذة قيداً هي الحدوثية، وهي متوفرة حال التكليفين،

 فيحصل التعارض بين الدليلين ل محالة.

: بأ ن لزمه وجود قدرتين للمكلف على كلا التكليفين وهو ويلاحظ عليه

ذ ليس له الا قدرة واحدة.  خلاف الفرض اإ

: ان كل خطاب قد انشأ  مس تقلًا عن الآخر فههنا خطابان وليس فأ ن قلت

وكل واحد منهما مقيد بالقدرة على خطابًا واحداً لتكون القدرة واحدة بل خطابان 

 متعلقه، فتكون قدرتان ل واحدة، وقد أ خذت في المتعلق حدوثًا فيحصل التنافي.

 وان اس تلزما قدرتين الا ان تصادفهما في مورد ل ينكونهما خطاب: قلت

يتطلب الا قدرة واحدة في المورد الذي تصادفا فيه اتفاقاً وليس باختيار المكلف 

 اب على مطلوبية قدرته فيه.ليبق. كل خط

 ومن هنا يأ تي البيان الثاني

أ نه في مورد التضاد بين الفعلين ل توجد الا قدرة واحدة وليست قدرتان 

قبل العمل على أ حدهما على سبيل البدل واللاتعين، فيقال بأ ن التكليف واحد ل 

ف، فلا يكون تكليفان، وهذه القدرة على الجامع بين الواجبين تتعين بتطبيق المكل

أ كثر من تكليف واحد فعلياً في حق المكلف في موارد التزاحم، واما التكليف 

 الآخر فهو مرتفع بامتثال ال ول موضوعاً وعليه فلا تعارض بين الدليلين.



 (307).........................................عشر الثالثالجزء   

: وان كانت له قدرة واحدة على الجامع ل على الجيع ولكن قدرته وجوابه

ب )صل( وخطاب )ازل( خطابان الواحدة كافية لكل واحد في نفس يهما، فخطا

مس تقلان كل منهما أ مر في نفسه بغض النظر عن الآخر فالقدرة على الجامع كافية 

لمكان التكليف بكل واحد في نفسه تعييناً، وحيث يكون الخطابان مس تقلان لم 

يجمعهما المولى في خطاب واحد فتكون القدرة على الجامع كافية في ال مر بهذا الفرد 

ذ كل خطاب له ظهور في  تعييناً، وينعكس في الخطاب الآخر فيؤمر به تعييناً، اإ

ال مر بهذا الفرد تعييناً وكذا الآخر لوجود القدرة المصححة كما لو كان خطاب 

 واحد.

نعم لو كان الخطابان خطاب واحد وبجعل واحد مع التفات الجاعل الى 

طابان مس تقلان كل يأ مر التضاد، ل يمكن ان يقال بأ ن القدرة واحدة، ولكنهما خ

 متعلقه تعييناً وفعلياً ومطلقاً، فيقع التعارض بينهما لدائه الى طلب الضدين.

ذ  ولو كنا وهذا القيد فقط لكان تعارض لطلاق كل منهما في نفسه، اإ

 شرط القدرة عدم العجز عن التكليف لكفاية القدرة على الجامع.

 هذا الوجه: ويلاحظ على

على الجامع وهو أ مر انتزاعي ل واقع موضوعي له، وما هو أ ولً: ان القدرة 

متعلق التكليف ما له واقع وهو الفرد ل ما لواقع له، وعلى هذا فالقدرة وان كانت 

ذ هي على الجامع بلحاظ تطبيقه، نعم  على الجامع ولكنها قدرة واحدة ل قدرتان اإ

 لو تعلق بالجامع، وعليه تطبيقها على الفردين بضميمة منجزية العلم الاجمالي فيما

فيكون امتثال كل واحد منهما من باب الاحتياط ل من باب فعلية كل خطاب 

ذ لول العلم الاجمالي لما تنجز الا خطاب واحد ويكون الثاني منتفياً  في نفسه، اإ

 بانتفاء موضوعه بعد تطبيق المكلف القدرة على ال ول.



 (308........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ب سليم فيما لو كان ال مران متساويين وثانياً: ومن أ ولً يتضح ان هذا التقري

من حيث ال همية ليكون المكلف مخيراً بينهما في امتثال أ ي منهما أ ولً واما لو كان 

احدهما أ هم من الآخر فمن الواضح أ ن تطبقها على المهم دون ال هم أ ولً مما ل 

موجب له لدائه الى تعجيز نفسه عن ال مر ال هم بخلاف العكس فيقبح على 

 ال ول دون الثاني، ومنه يعلم اطلاق ال مر بال هم دون المهم.

وثالثاً: ان شرط القدرة على المتعلق انما يكون لكل واحد منهما في نفسه 

ابتداءً وعلى نحو التخيير واما بقاءً فان الشرط وهو القدرة غير متوفر لثانيهما ولو 

 على نحو الشرط المتأ خر كما هو واضح.

هذا البيان ينتج ما هو أ ش به بالواجب التخييري الذي ل ولك ان تقول ان 

يعني منافاة هذا الفرد لذاك الفرد بقدر ما يعني ان ما خفتاره المكلف هو الفعلي من 

 افراده دون البقية.

اللهم الا ان يقال: بأ نه في مورد الواجب التخييري ل يوجد الا خطاب 

 ه في المقام فأ ن فيه خطابان مس تقلان.واحد غير متنافية أ فراد التخيير فيه، بخلاف

: سلمنا الخطابان فيما لو لم يتصادقا في مورد فأ ن تصادقا في مورد فأ نه يقال

كان المطلوب خطابًا واحداً بعد فرض قيدية القدرة لكل خطاب، والمفروض أ نه 

ليس له قدرة الا على أ حدهما فاحدهما فعلياً دون الآخر، وحيث ل يكون متعيناً 

 المكلف مخيراً بينهما في حال تساويهما في ال همية ل مطلقاً.كان 

 فهذا البيان لدخول باب التزاحم في التعارض غير تام.

رابعاً: سلمنا ان ههنا خطابين، كل منهما يطلب امتثاله بعد فرض كفاية 

ذ القدرة على الجامع قدرة على هذا الفرد فيكون مطلقاً وتعييناً  القدرة على الجامع، اإ

وفعلياً وكذا الآخر، وما يراد من كل خطاب انما هو تحصيل ملاكه الذي كان 



 (309).........................................عشر الثالثالجزء   

منشأ  لجعله، وحيث ل يمكن تحصيل ملاكا كلا الحكمين بامثال المكلف فلا محالة 

 يسقط أ حد الخطابين عن الفعلية على سبيل البدل.

 ومن هنا قد يضطر الى توس يع دائرة القيد فيأ تي.

 للبيان الثاني البيان الثالث: وهو تطوير

حيث يجعل القيد لباً هو القدرة على الجامع على سبيل البدل، والقدرة 

الشرعية بمعنى عدم كون المكلف مشغولً بضد واجب مساوٍ أ و أ هم من الواجب 

 ال ول.

وهذان القيدان يقتضيان تقييداً أ وسع من العجز التكويني حيث خفرجان 

كالعجز التكويني من حيث أ نه ل  موارد العجز وما يكون من اغراض المولى

مقتضى ول نكتة مولوية بجعل الخطاب في مورد يكون المكلف قد صرف قدرته 

في ضد أ مر كان فيه نفس الملاك أ و الغرض مولوي أ و أ كثر؛ وهذا هو المراد بعدم 

الاش تغال بالضد المساوي او ال هم، ويكون تطبيق قدرة المكلف على الجامع على 

ق غرض المولى أ و يساويه، وحينئذٍ فأ ية فائدة تبق. بجعل ال مر هذا ال هم يحق

ال ول مطلقاً في مثل حالة اش تغال المكلف بالواجب ال هم، والغرض من جعله هو 

تحريك المكلف وبعثه نحو ما يحقق غرض المولى، وهذا المقدار متحقق في 

د، ل نه اما ل الاش تغال بالهم وعليه فلا اطلاق لل مر ال ول في مثل هذا المور

يمكن اول يفيد المولى فيكون التكليف به قبيحاً من باب أ نه لغو، فلا اطلاق 

للتكليف ال ول لمورد الاش تغال بال هم، ل ن المراد بالطلاق ان كان هو التوصل 

الى طلب الضدين، وجمعهما فهو مس تحيل، وان كان هو صرف المكلف عن 

 قل عنه في ال همية بنظر المولى.المزاحم الآخر فهو خلف فرض أ نه ل ي

فهذا برهان يثبت قيداً لبياً عاماً في كل خطاب وهو عدم الاش تغال بضد 

ذ احدهما مطلق  واجب ل يقل عنه في ال همية، وبذلك يرتفع التنافي بين الجعلين اإ



 (310........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ذا فرض تساويهما  والآخر مقيد في فرض تزاحم واجبان أ حدهما مهم والآخر أ هم، واإ

علان معاً مشروطين بعدم الاش تغال بالآخر فيكون الترتب من معاً كان الج

الجهتين، وان كان الفرض ال ول كان الترتب من جهة واحدة حيث يكون ال هم 

 مطلقاً والمهم مشروطاً بعدم الاش تغال بال ول.

 وهذا مما ل محذور فيه بعد البناء على امكان الترتب.

صرف المكلف قدرته في واجب واتضح أ يضاً وجه تحقق العصيان فيما لو 

أ قل أ همية أ و مرجوح، فأ ن موضوع الخطاب وهو القادر تكويناً وشرعاً بالمعنى 

 المتقدم قد أ صبح فعلياً في حقه، واش تغاله بذلك الضد ل يرفع هذا الموضوع.

 وقد يعترض على هذا البيان باعتراضين:

الشرعية بالمقيد : أ نه ما الموجب لفتراض تقييد الخطابات الاعتراض ال ول

اللبي المذكور وذلك ل ن التقييد المذكور من شؤون المولى، فان كون الملاك مهم او 

اهم أ و مساوي مما يعلمه المولى لعلمه بجعله فهو شأ نه وعليه احرازه وتشخيصه، 

ذا جعل حكماً كان جعله له مطلقاً معناه عدم وجود ملاك أ هم أ و مساوي  فاإ

الناحية، وعليه فلا معنى لتقييده بعدم الاش تغال بما  لملاكه، فهو مطلق من هذه

 هو مساوٍ أ و أ هم هذا بحسب مقام الثبوت.

اما اثباتًا فان اطلاق الخطاب بحسب هذا المقام وعدم تقييده بحسب 

لسان دليله، ونفس الشيء يجري على الحكم الآخر المزاحم، حيث لم يقيده في 

ليلين المتزاحمين كما في مثال الصلاة لسان دليله فيقع التعارض بين اطلاق الد

 والازالة.

هذا الاعتراض: بأ نه لو كان نظر المولى الى خصوص  واجيب عن

الواجبات التي سوف يقع التزاحم بينها وبين هذا الواجب بأ ن كانت مجعولة على 

نهج القضية الخارجية ل مكن دعوى الاطلاق وعدم التقييد بالمقيد اللبي المذكور، 



 (311).........................................عشر الثالثالجزء   

ذ لعل  المولى بنفسه شخص أ همية ملاك هذا الواجب ورجحانه على غيره من اإ

 الواجبات المزاحمة له في تمام الموارد.

الا انه ل اشكال في كون الخطابات الشرعية مجعولة على نهج القضايا 

الحقيقية فيجعل الحكم على موضوعه المقدر الوجود ل على موضوعه المتحقق 

وع هو القادر، وله حالت متعددة من هذه الحالت بالفعل، ومن الواضح ان الموض

أ نه س يكون مش تغلًا بواجب أ هم أ و مساوي، وحينئذٍ يكون اطلاق الخطاب 

لهذا التقدير اما لغواً لعدم ما يحقق غرض المولى في جعله الحكم ال ول بعد فرض 

اش تغاله بواجب أ هم او مساوٍ يحقق غرض المولى من بعثه المكلف، والمفروض ان 

البعث نحو خطاب هو ما يحقق الغرض المطلوب للمولى، وفي الفرض المذكور ل 

يحقق ذلك فيكون اطلاقه لهذا التقدير ممتنعاً للزوم اللغوية أ و المحالية لطلب 

الضدين فلا محالة يكون الخطاب مقيداً بحسب مقام الثبات بعدم الاش تغال بما 

 ل يقل أ همية.

القضية الخارجية فأ نه مقيد بالقيد المذكور  بل حتى لو كان الجعل على نحو

من جهة ارتكازية هذا القيد بل وبداهته بنظر العرف، ووضوح ان الاحكام 

الشرعية متفاوتة ال همية ملاكاً الذي يمنع من التمسك باطلاقها لتصاله بما يحتمل 

 قرينته على التقييد المذكور.

كم فيها على نهج القضية : سلمنا أ ن الخطابات ظاهرة في جعل الحفأ ن قلت

الحقيقية، ولكن المولى لم يقيد خطابه بعدم الاش تغال بضد أ هم أ و مساوي من 

جهة احرازه بأ ن المكلف ل يبتلي بالش تغال بواجب ل يقل عن ال ول أ همية، ولو 

من جهة أ ن ال حكام ال خرى كلها أ قل ملاكاً عنده، فبقاء القضية الحقيقية على 

زم نقض الغرض المولوي، فيكون الاطلاق في قوة التقييد من اطلاقها ل يس تل

 حيث النتيجة الخارجية.



 (312........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

: هذا خلاف ظهور الخطابات في الجدية اطلاقاً وتقييداً، ل ن اطلاق قلت

الحكم اثباتًا، لفرض الاش تغال بال هم أ و المساوي وان كان ل يضر بغرض المولى 

هم أ و المساوي، ل ن المولى ل يأ مر خارجاً ولكنه مقيد لباً بعدم الاش تغال بال  

بالفعل واقعاً على تقدير الاش تغال بما يكون أ هماً أ و مساويًا بنحو القضية الحقيقية 

 التقديرية، وعليه فيلزم عدم جدية الاطلاق وهو خلاف ظاهر الدليل أ يضاً.

: وفي نفس الاعتراض ما ل خفف.، ل ن فرض ان المولى هو من يحرز أ قول

ذا الملاك ال   هم أ و المساوي ل ن ذلك من شؤونه ول تعلم ال همية الا من قبله، فاإ

جعل الخطاب ال ول بهذا الوجه، ل محالة كان الثاني دونه من حيث ال همية والا 

ذ لو كان الثاني مجعولً مطلقاً لعدم احراز ما هو أ هم  لزم التهافت في جعل المولى اإ

ل ول أ هم منه ملاكاً وعليه ل تعارض في منه ملاكاً أ و مساوي، ليس بصحيح ل ن ا

ذ كل الخطابات تكون مطلقة من جانب ومشروطة من الآخر.  البين اإ

 وعلى هذا فلا موجب لهذا الاعتراض ليجاب عنه بما ذكر.

: ان اطلاق الخطاب في كل من )صل( و )أ زل( وان كان الاعتراض الثاني

ساوي الا ان الخطاب ال ول لم مقيداً بعدم الاش تغال بالضد الواجب ال هم أ و الم 

يقيد بعدم الازالة بعنوانها، وكذا من جانب اطلاق خطاب )ازل( فأ نه لم يقيد 

ذا شككنا في مورد بان الاش تغال به، اش تغال بما هو أ هم  بعدم الصلاة بعنوانها، فاإ

أ و مساوي فنتمسك باطلاق الخطاب ال ول لنفي هذا القيد وهو كون الاش تغال 

ش تغال بواجب ل يقل عن ال ول أ همية، وكذا ال مر في جانب به مصداقاً للا

الخطاب الآخر، وهذا وان كان من التمسك بالعام في الش بهة المصداقية ول يصح 

 التمسك بالعام فيها الا على اساس أ حد مبنيين:

المبنى ال ول: ما ذكره المحقق النائيني )قده( من جواز التمسك بالعام فيما لو 

لبياً، كما لو قال )أ كرم كل عالم( وعرفنا بمخصص لبي أ نه ل يريد اكرام كان المخصص 



 (313).........................................عشر الثالثالجزء   

الفاسق منهم، ثم شككنا في عالم أ نه فاسق أ و ليس بفاسق، وحيث ان هذا 

 المخصص لبياً فنتمسك بعموم أ و اطلاق العام لكرام هذا الفرد، ونفي كونه فاسقاً.

التمسك باطلاق  وفي المقام كذلك حيث يكون القيد لبياً فأ نه يجوز

الخطاب ال ول لنفي كون الاش تغال بالآخر مصداقاً للاش تغال بالواجب ال هم أ و 

 المساوي.

المبنى الثاني: وهو ما أ ختاره الس يد الشهيد ال ول )قده( في مباحث العام 

ذا كانت ما عبر عنه  والخاص، من جواز التمسك بالعام في الش بهة المصداقية اإ

سها بحيث يكون احراز القيد من شؤون المولى المختصة به بالش بهة الحكمية في نف 

بما هو مولى مطلع على تشريعاته، وليس من قبيل الش بهة في الموضوع الخارجي 

التي يكون نسبته الى المولى والعبد على حد سواء، وأ قصد المولى من جهة كونه 

 مشرعاً ل عالماً بالغيب.

الثاني لما مر بأ ن الملاكات واهميتها فيقال هنا بأ ن العام من قبيل ال ول ل 

من شؤون المولى ومختصاته فهو من يحرز الملاك ال هم أ و المساوي وعلى هذا 

ففرض اش تغال المكلف بضد مش تمل على ملاك أ هم أ و مساوي أ و مرجوح هو 

ش بهة حكمية وليست موضوعاً خارجياً يتساوى فيه العبد والمولى وفي مثل ذلك 

لى ومنه يمكن التمسك باطلاق الخطاب ومثاله الفقهيي، لو ورد يرجع فيها الى المو

آنياً ))وانزلنا من السماء ماءً طهوراً(( أ و روائياً، ولكن نعلم  كل ماء مطه ر، أ ما قرأ

ذ ليس كل ماء مطهر كما لو كان نجساً،  ذا لم يكن طاهراً لو يكن مطهراً اإ بأ ن الماء اإ

 ففي هذا الدليل قيد وهو كونه طاهراً.

ذ ر أ و ا شككنا في ماء البحر بأ نه مطهر أ و ل من جهة الشك في أ نه طاهفاإ

ل المولى )كل ماء طاهر( وعليه نتمسك بالعام في ل؟ كان احراز طهارته من قب

 مورد ماء البحر ونحكم بأ نه مطه ر.



 (314........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 :والجواب على هذا الاعتراض

مباحث  على فرض تمامية كلا المبنيين في انفسهما وهو محل نظر لما تقدم في

العام والخاص من عدم قبول مبنى النائيني )قده( في هذه المسأ لة ولكننا لم نتعرض 

لمبنى الس يد الشهيد، الذي قد يقال فيه، بأ ن الاحراز لو كان من المولى في تحقيق 

القيد وعدمه فأ ن ذلك راجع الى وصول التكليف وعدمه، وأ ين هذا من الش بهة 

 موضوع الخاص أ و المقيد وأ نه مصداق لموضوع المصداقية، الذي يكون التمسك في

 العام أ و ل، ولكونه مصداقاً راجع الى المكلف ل الى المولى.

 وعلى كل فتقييم المبنى راجع مبحث العام والخاص.

وعلى فرض قبولهما فأ نه ل يمكن تطبيقهما في المقام، ل ن المخصص في المقام 

المانعة عن انعقاد ظهور العام في العموم أ و  لبي ارتكازي وهو بمثابة القرينة المتصلة

المطلق في الاطلاق وفي مثل ذلك يكون العام أ و المطلق مجملًا على أ قل تقدير، 

ل ن اقترانه بذلك الارتكاز البديهيي يكون من الاقتران بما يصلح للقرينية، فلا 

دع. في يبق. ظهور في الاطلاق ليرجع اليه على أ حد المبنيين، والمقيد اللبي الم

 المقام من هذا القبيل، وملاك هذا التقيد مطلب عرفي بديهيي، كما تقدم شرحه.

وبهذا يتضح ان كلا الخطابين المتزاحمين ليس فيه اطلاق ينافي اطلاق 

دليل الخطاب الآخر، وهذا معنى خروج باب التزاحم عن باب التعارض الحقيقي، 

ن أ حدهما أ هم وارد بامتثاله على كما واتضح ان كلا منهما في فرض التساوي أ و كو

 الآخر ورافع لموضوعه وهو معنى دخول التزاحم في باب الورود.

وقد ذكر الس يد الهاشمي هذا،
1

 ملاحظة على هذا البيان الثالث: 

ان هذا البرهان ل يقتضي أ كثر من التقييد بمورد العلم بالش تغال   

بالتقييد خصوصاً لو كانت القضية  بالمساوي أ و الاهم ل بواقعهما، فنحن نعلم بداهة

                                                           
 ( من دروس مبحث التعارض الصوتي.13( ذكرها في الدرس )1



 (315).........................................عشر الثالثالجزء   

حقيقية، الا ان هذا البرهان ل يقتضي أ كثر من التقييد بمورد العلم بالش تغال 

بالمساوي أ و ال هم ل بواقعهما، أ و قل مورد العلم بعدم مرجوحية ذلك الضد 

الواجب، بل هو اما راجح أ و مساوي ولو علم بذلك يكون ذلك خارج عن 

لمحذور المار شرحه من اللغوية والاس تحالة باعتباره طلب اطلاق هذا الخطاب ل

للضدين، وهذه الملاحظة س يذكرها الس يد الشهيد من ترجيح محتمل ال همية على 

 الآخر.

وس يأ تي ان هذا هو الصحيح، ويترتب عليه ثمرة، هي ان باب التزاحم 

 يدخل في باب التعارض في الجلة وخفرج عنه في باقي الموارد.

ت صحته، ان الدليل اللبي مما قام عليه البرهان، وهذا البرهان ل اما اثبا

ذا علم أ ن ذلك الضد الواجب مساوي أ و أ هم واما لو  يقتضي أ كثر من التقييد فيما اإ

ذ لعل المولى في  احتمل أ نه مرجوح، فلا بأ س بأ ن يبق. هذا الاطلاق على حاله، اإ

 وحاً الى ما يحتمل كونه راجحاً.حالت المشكوك لم يرمفه عن ذلك لحتمال كونه مرج

آخر لثبات هذا المطلب وهو ان يقال بان أ همية الملاكات  وهنا بيان أ

ودرجاتها كنفس الملاكات، أ مور تثبت من خلال الخطابات الشرعية، ل أ نها 

تؤخذ قيداً في الخطاب، وانما الخطاب يكشف عن الملاك وعن درجة وأ همية 

ش تغال بالآخر موجود وحينئذٍ فالمولى ل يأ خذ الملاك، فالطلاق الى حال الا

أ همية الملاك في خطابه قيداً كالملاك، بل الملاك هو مدلول الخطاب فالخطاب فيه 

 ملاك وأ هميته، وهما مما يتكفل الخطاب اثباتهما.

نعم في مورد العلم بان هناك ملاك أ هم أ و مساوي يجعل اطلاق الخطاب 

لتقييد، واما في باقي الموارد فاطلاق الخطاب يثبت لل ول لغواً، وفي هذا نلتزم با

أ همية الملاك أ يضاً، ل نه ل موجب ل خذ التقييد بعدم الملاك )ال هم( في الخطاب 

واقعاً، بل الخطاب يكشف عنه وعن أ هميته، ول يثبت اللغوية الا في مورد 



 (316........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

يه أ نه لو يكون العلم بان الآخر أ هم ملاكاً أ و مساوي، وما يؤيد ذلك بل يدل عل 

شككنا بان الضد الآخر واجب أ و ل؟ فهل يتمسك باطلاق الخطاب ال ول، كمن 

شك بوجوب الازالة فيتمسك باطلاق صل، مع أ نه قد يكون الوجوب واقعياً 

ولكن ل يعلم به المكلف، فيكون التمسك بال ول من التمسك بالعام في الش بهة 

ولعل هذا الضد معلوم  المصداقية لطلاق ال ول ل نه مقيد بضد واجب،

الوجوب، وحيث ل فرق بين الوجوب وكذا أ همية الملاك، فكما ان القيد المأ خوذ 

هو ما يكون معلوم الوجوب كذلك ما يكون قيداً بالنس بة لل همية فانما هو معلوم 

ال همية والمساواة ل ما يكون واقعاً ولم يعلم به المكلف
1

. 

 ويلاحظ عليه:

تعرف ويكشف عنها الخطاب كما يكشف عن الملاك ان الاهمية وان كان 

الا ان درجة هذه ال همية من حيث الراجحية والمرجوحية أ و المساواة مما ل سبيل 

 الى كشفها بالخطاب.

وبعبارة أ وضح ان الخطاب يكشف عن ال همية الاطلاقية، أ ي ال همية 

آخر )الاهمية النسبية( فمما  ل سبيل لكشفها اجمالً واما الاهمية بلحاظ واجب أ

بالخطاب كما هو واضح، فمدلول الخطاب أ نه مهم، اما أ نه أ هم من خطاب تزاحم معه 

ليه، نعم العقل يمكن أ ن يكشف عنها.  أ و ليس بأ هم فمما ل سبيل للخطاب اإ

ولو سلمنا ان الخطاب يكشف عنها، فهيي في كلا الخطابين كذلك، كما هي 

رجح لحدهما على الآخر، في خطاب صل كذلك هي في خطاب أ زل ول م

فيتعارضان معاً من جهة ابتلاء كل خطاب بما هو أ هم ملاكاً منه فيتعارضان، 

وحينئذٍ اما ان يأ مر بأ حدهما تعييناً أ و تخييراً ول دليل على ال خير وال ول بلا 

                                                           
  ( نفس المصدر السابق1



 (317).........................................عشر الثالثالجزء   

مرجح في البين فلا يكون أ حدهما مطلوبًا فضلًا عن كونه مطلقاً لحال الاش تغال 

 بالآخر.

الارتكازات المتشرعية ودعم خطاب كل من المتزاحمين بادلة أ خرى نعم 

يمكن من خلالها اس تكشاف اهمية ملاكه بالنس بة للآخر، وهذا خارج عن محل 

 البحث.

ثم قال: فالقيد ان ل يكون معلوم الوجوب، معلوم ال همية أ و المساواة أ ي 

ومن  –اطلاق الآخر  –مما يعلم بعدم مرجوحيته، واما ما يعلم فيتمسك باطلاقه 

ذا علمنا بعدم  الواضح ان العلم مما ل يشوبه شك بملاك الش بهة المصداقية، فاإ

 المرجوحية علمنا بوجود القيد فيرتفع اطلاق الخطاب والا فيتمسك به.

 ومن ثمرات ذلك مطلبان:

: ان الدليلين اللذين ثبت وجوبهما بدليل ويعلم بان احدهما ليس ال ول

تمل كونه مرجوحاً، فاحتمال ال همية مرجحاً بل قوة احتمال ال همية بمرجوح والآخر يح 

ذ مع كون ال ول معلوم عدم المرجوحية فيه فالقيد للآخر متحقق فلا  مرجحاً، اإ

اطلاق له بخلاف هذا حيث يعلم عدم مرجوحيته، ولذا فالمقيد موجود، وليس 

 ر لبتلائه بالقيد.ش بهة مصداقية، فال مر بال ول مطلق ل طلاق خطابه دون الآخ

: في موارد احتمال ال همية في كل من الخطابين على الآخر يقع الثاني

عدم الاش تغال بضد معلوم   -التعارض بين اطلاقي الخطابين فيكون هذا القيد

غير متحقق ل ن الفرض هو احتمال المرجوحية  -الوجوب ومعلوم عدم مرجوحيته 

ذ ل علم ان هذا ليس  بمرجوح ول ذاك نعرف بكون اطلاق كل منهما ل العلم بها واإ

 تاماً فيتعارضان.

كان فيما لو كان الورود من جانب الذي له احكام هي احكام  مما تقدم

 الورود، ويمكن تلخيص احكامه بما يلي:



 (318........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ال ول: ان ل فرق في ملاك التقديم بالورود بين فرض كون الدليل الوارد 

واءً أ كان الوارد متأ خراً زمانًا أ و متقدماً على متصلًا بالمورد أ و منفصلًا عنه، وس

المورود وذلك ل ن الدليل الوارد ينظر الى موضوع دليل المورود فينفيه حقيقة 

ذ  بعناية التعبد، وهذا الترمف يجعله متقدماً على المورود في كل تلك الحالت اإ

فلا معنى بعد ترمفه في موضوع الدليل المورود يرتفع في مورد الدليل الوارد، 

 لشتراط اتصاله أ و نقدمه على الدليل الوارد.

الثاني: ان الدليل الوارد يتقدم على الدليل المورود حتى لو كان ظهوره 

أ ضعف وذلك ل ن الوارد يرفع موضوع المورود حقيقية وحيث ان المورود ل 

ح يتعرض لبيان حال موضوعه فلا يكون أ ي تناف بين الدليلين في الدللة والترجي

بأ قوائية الظهور انما يتصور في فرض التنافي في الدللة وهو غير موجود فيؤخذ 

بكليهما و لمحالة يرتفع موضوع الدليل المورود في مورد الدليل الوارد، كما لو ورد 

يحرم أ كل الميته وورد ان المذبوح بالخش بة ليس بميته فان الاخير يتقدم على ال ول 

 ن خلال التعبد بعدم كون المذبوح بالخش بة ميتة.وروداً ل نه يرفع موضوعه م

الثالث: ان الدليل الوارد يتقدم على المورود سواءً أ كان دليلًا ظنياً كما في 

الروايات عن أ هل البيت )عليهم السلام( أ م كان دليلًا قطعياً كما لو كان نصاً 

آنياً أ و رواية متواترة، وذلك ل ن الدليل الوارد من خلال دليل ا لتعبد بصدوره قرأ

يكون بنفسه رافعاً لموضوع الدليل المورود أ يضاً وهذا التعبد ل ينافي دللة الدليل 

المورود، فلا يمكن تصوير تعارض حقيقي ل بين نفس الوارد والمورود ول بين 

 دليل حجية الوارد والدليل المورود ول بين حجية الوارد ودليل حجية المورود.

الدليل الوارد ان يكون ناظراً الى الدليل المورود وان  الرابع: ل يشترط في

 كان ذلك في الحكومة ويترتب على ذلك أ مرين:



 (319).........................................عشر الثالثالجزء   

ال ول: أ نه عند تعدد الآثار لموضوع الدليل المورود فأ نا ل نحتاج لثبات 

جميع الآثار الى اطلاق دليل الوارد، فاإن الحاجة الى الاطلاق فرع الحاجة الى 

ذا كان الدل  يل الوارد انما يثبت الموضوع تكويناً وحقيقة بلا حاجة الى النظر فاإ

آثاره ول حاجة الى النظر.  النظر فلا محالة يترتب عليه جميع أ

كما  –الثاني: أ نه ل يمكن تخيل اشتراط تأ خر زمان الوارد عن زمان المورود 

 المورود فان الوارد ليس كالحاكم محتاجاً الى النظر الى –توهم ذلك في الدليل الحاكم 

ليه فرع ثبوته سابقاً عليه.  حتى يتوهم ان النظر اإ

الخامس: ل يحتاج الورود الى لسان لفظي؛ ل نه ليس ترمفاً في الالفاظ 

من قبيل الحكومة وانما هو ترمف معنوي حقيقي في ركن من اركان الدليل 

وذلك يكون حتى في فرض عدم وجود لسان لفظي  –وهو الموضوع  –المورود 

يل الوارد، وهذا بخلاف الحكومة كما س يتبين ذلك في مبحث الحكومة ان للدل 

 شاء الله.

ذا شك في الوارد ل يمكن التمسك بالمورود ل نه حينئذٍ من  السادس: أ نه اإ

التمسك بالعام في الش بهة المصداقية لموضوع العام، نعم قد يحرز موضوع العام 

ذا لم تكن الش بهة مفهومية، ووجه كونه من الش بهة المصداقية ل ن  بالس تصحاب اإ

احتمال الوارد مساوق لحتمال انتفاء موضوع المورود، وهذا من دون فرق بين 

الشك في أ صل المورود أ و في سعته بنحو الش بهة المفهومية أ و بنحو الش بهة 

المصداقية، ومن دون فرق بين الشك في الوارد المتصل أ و المنفصل، فالتفصيلات 

 سك بالعام عند الشك في المخصص ل تأ تي هنا.المذكورة في التم 



 (320........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 الورود من الجانبين
 

والمقصود به هو ان الحكم بنفسه يرفع موضوع الآخر بامتثاله بعدم ان تقدم 

آخر للورود  تقس يم الورود من جانب واحد واقسامه الخمسة، فأ ن هنا تقس يم أ

ذا  آخر وهو ان يكون من كلا الجانبين، ويتعقل فيما اإ كان في كل من باعتبار أ

 الدليلين تقييد بعدم الآخر، وهو على أ قسام نذكر منها:

القسم ال ول: ان يكون الدليلان متكفلين لحكمين مشروطين بعدم وجود 

آخر يزاحمه أ و يعارضه مطلقاً، كالدليل الدال على وجوب الحج مع الدليل  حكم أ

خر، بحيث الدال على وجوب النذر بعد فرض ان كًلا منهما مشروط بعدم الآ 

 يكون ثبوت كل منهما رافعاً لموضوع الآخر ووارداً عليه.

ذ معناه كل واحد منهما مانع عن الآخر وان التمانع  وهذا القسم غير معقول، اإ

من الجانبين محال لس تلزامه الدور، ل ن كل واحد منهما موقوف على عدم الآخر 

كل منهما يكون من باب توقف وجود الشيء على عدم مانعه، ومع عدم وجود 

 الآخر موجود بالفعل فيكون ال ول متوقف على وجود ال ول.

ولذا يتعارضان ويلزم تطبيق احكام التعارض والتي هي تقديم ال قوى س نداً 

ذ ثبوت كليهما مس تلزم المحال فيكون محالً  أ و دللة، لعلمنا بكذب أ حد التوقفين، اإ

 ولذا يكون أ حدهما كاذبًا.

 .-أ حد الظهورين- صدقهما معاً يقطع بكذب أ حدهما وبعبارة بعد اس تحالة

القسم الثاني: ان يكون كل منهما مقيد بعدم ثبوت الآخر ل مطلقاً، بل 

عدمه على تقدير عدم ال ول ويعبر عنه بالعدم اللولئي للآخر ل العدم الفعلي 

لفعل وحينئذٍ ل دور، فكل منهما مشروط بلو ل هذا لكان ذلك فعلياً ل بعدمه با

ذا تحقق يكون هذا فعلياً وهذا ل يلزم التمانع بين  ليلزم الدور بل بعدم المقتضي فاإ



 (321).........................................عشر الثالثالجزء   

ذ كل منهما يكون متوقفاً على عدم مقتضي الآخر أ و موضوعه ل  الحكمين المجعولين اإ

على عدم نفس الآخر، ومن الواضح ان عدم المقتضي ليس معلولً لوجود الآخر كي 

في موضوعه عدم المقتضي للآخر، يكون مثل هذا  يكون دوراً، فكل حكم يؤخذ

 التقييد معقولً ثبوتًا، فلا تعارض ول تزاحم.

فأ ن الورود يصير من الجانبين وبه يرتفع كلا الحكمين، فأ ن الحج حيث أ نه 

واجب مقيد وموقوف على تقدير عدم المعارضة بالنذر فيكون وجوب الوفاء 

لنذر حيث أ نه واجب على تقدير عدم بالنذر منتفياً وهكذا وجوب الوفاء با

المعارضة بوجوب الحج فيكون وجوب الحج منتفياً، لعدم توفر الشرط المذكور في 

 كل منهما.

وقد تسأ ل ما هو الفرق بين العدم الفعلي في القسم ال ول وبين العدم 

 اللولئي في القسم الثاني.

اً على عدم ثبوت وجوابه: انه في الشكل الثاني يكون كل واحد منهما موقوف

ذا كان  –العدم اللولئي  –الآخر لو ل المعارض  فالحج لول المعارضة بالنذر، اإ

وجوبه ثابتاً فلا وجوب للوفاء بالنذر، وهكذا يقال في النذر لو ل المعارضة بالحج 

ذا كان وجوب الوفاء بالنذر ثابتاً لم يكن وجوب الحج ثابتاً، وهذا الورود من  اإ

رضة ل ويرتفع كلا الحكمين ل ن كل منهما ثابت في نفسه لو ل المعاالجانبين معقو 

 كل منهما متحققاً فيرتفعان معاً.  مرتفعا لرتفاع بالآخر فيكون الموضوع

وهذا بخلافه على ال ول فأ ن الموضوع لرتفاع كل واحد منهما ليس هو ثبوته 

ن كان ال ول ثابت اً بالفعل بمعنى أ نه ثابت في نفسه لو ل المعارض بل ثبوته بالفعل فاإ

ذا ثبت ارتفع  حتى بعد المعارضة ل بغض النظر عنها، فالتالي مرتفع، وكذا الثاني اإ

ال ول، وحيث ان كل منهما ل يمكن ان يكون ثابتاً بالفعل فتحصل المعارضة للعلم 

 بعد امكان ثبوتهما.



 (322........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ذر ومثاله ما لو فرض ان كلا من دليلي وجوب الحج ووجوب الوفاء بالن

مقيد بعدم الآخر كذلك، وفي مثل ذلك ل يمكن ان يصبح شيء من الحكمين 

ذا بقينا وهذين الدليلين، لعدم توفر الشرط المذكور في شيء منهما، نعم لو  فعلياً اإ

علم من الخارج بوجوب احدهما تعييناً أ و تخييراً كان ذلك الحكم المعين أ و أ حدهما 

ب احدهما اجمالً فأ نه مورد لقوانين العلم المخير فعلياً، وكذا لو علمنا بوجو 

 الاجمالي.

القسم الثالث: انت يكون الورود من الجانبين ويكون معقولً وممكناً الا ان 

احدهما يرفع موضوع الآخر بلا عكس، كما لو فرض ان دليل وجوب الحج مقيد 

الحج بل  بعدم امتثال النذر بينما وجوب الوفاء بالنذر لم يقيد بعدم امتثال وجوب

بعدم ثبوت الحج وفي هذه الحالة يكون كل منهما وارداً على الآخر حيث ان كل 

منهما مقيد بعدم الآخر، غاية ال مر ان احدهما مقيد بعدم وجوب الثاني بينما الثاني 

مقيد بعدم امتثال ال ول و هنا ل يكون كل منهما رافعاً لموضوع الآخر بل يكون 

وب النذر بلا عكس وذلك ل ن دليل وجوب الوفاء وجوب الحج هو الرافع لوج

بالنذر ان كان ثابتاً وغير مرتفع فاما ان يكون ثبوته قبل امتثاله أ و حال امتثاله 

 وكلاهما باطل.

نه في حال قبل امتثال النذر يكون وجوب الحج فعلياً وبه  اما ال ول: فل 

الحج بوجوبه مخالف ينتفي وجوب الوفاء لتحقق قيده وهو عدم الحكم على خلافه و 

 لوجوب الوفاء.

واما الثاني: فل ن ثبوت وجوب الوفاء في خصوص حال امتثاله يعني ان 

حكمه ل يثبت الا على تقدير امتثاله وهو باطل ل ن الامتثال فرع الحكم فلا يمكن 

 ان يكون ثبوت الحكم متفرعاً عنه والا لزم الدور.



 (323).........................................عشر الثالثالجزء   

لنذر ولكنه ل يشمل امتثاله وبعبارة: ان دليل وجوب الحج يشمل وجوب ا

ففي فرض وجوب الوفاء بالنذر يكون اطلاق دليل الحج تاماً، واما في وجوب 

الوفاء بالنذر فأ نه مقيد بعدم ثبوت وجوب الحج، فلا اطلاق له ليشمل مورد 

ثبوت الحج، ومن هنا فيكون دليل الحج رافعاً لموضوع دليل وجوب الوفاء 

الوفاء بالنذر رافعاً لموضوع دليل وجوب الحج  بالنذر، ول يكون دليل وجوب

وذلك ل ن دليل وجوب الوفاء ل يكون ثابتاً في فرض ثبوت دليل الحج فكيف 

 يرفع موضوع حكمه.

 وهذا هو أ حد الوجوه الفنية لتقديم الحج على وجوب الوفاء بالنذر.



 (324........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 مرجحات باب التزاحم
 

على المشروط بالقدرة المرجح ال ول: ترجيح المشروط بالقدرة العقلية 

ف المحقق النائيني القدرة الشرعية بأ نها القدرة التي لها دخل في  الشرعية وقد عر 

ملاك الوجوب ل في الخطاب فقط، بحيث ل مصلحة ملزمة عند العجز عن 

متعلقه، واما القدرة العقلية فهيي القدرة التي تكون دخيلة خطابًا ل ملاكاً فيرتفع 

ن مصلحة التكليف قد تكون باقية بعد طرو العجز فتفوت الخطاب بالعجز ولك

 قهراً من باب العقل.

ولك ان تقول بان القدرة العقلية هي القدرة المأ خوذة في موضوع التكليف 

ل جل اس تحالة تكليف العاجز ل ل جل عدم مقتضي التكليف وملاكه في حقه، 

 بل الملاك فعلي على وجه الاطلاق حتى في حال العجز.

ا يرجح التكليف المشروط بالقدرة العقلية على المشروط بالقدرة وهن

 الشرعية، وقد حاول المحقق النائيني اثبات ذلك بوجوه بعضها عقلي.

 والتحقيق ان للقدرة الشرعية لها أ حد معان ثلاثة:

المعنى ال ول: عدم العجز التكويني الاضطراري، وهذا المعنى للقدرة ل 

انه في مورد التزاحم بين الواجبين أ نه ل عجز عن كل واحد  يقتضي الترجيح لما تقدم

ذ المكلف قادر على امتثال كل واحد منهما بخصوصه، قبل امتثال اي واحد  منهما اإ

منهما، نعم هو غير قادر على الجع، ولو اختار احدهما تعييناً أ و تخييراً صار عاجزاً 

فع الملاك، فالملاك في عن الآخر، وهذا تعجيز وليس بعجز، والتعجيز ل ير 

المشروط بالقدرة الشرعية فعلياً وكذا في المشروط بالقدرة العقلية، وعلى هذا فلو 

اش تغل بضد غير واجب كان عاصياً وما ذلك الا لكونه مفوتًا لملاك الواجب 

ال خر بعد فعليته، ومع بقاء فعلية كلا الملاكين يقع التزاحم بينهما لنهما من ناحية 



 (325).........................................عشر الثالثالجزء   

واءً حيث ان فعلية الملاك في المشروط بالقدرة العقلية واضح، واما فعلية الملاك س

الملاك في المشروط بالقدرة الشرعية فلوجود الشرط المأ خوذ في الملاك، وهو 

 القدرة على متعلقه تكويناً في مقابل العجز التكويني.

ية، الا ان هذا المعنى ل يجعل فرقاً بين القدرة الشرعية عن القدرة العقل 

وهو بالحقيقة ارجاع للقدرة الشرعية الى العقلية، ومثل هذا المعنى ل يكون 

ليه  مقصوداً للمحقق النائيني )قده( وهذا المعنى من القدرة الشرعية قد أ شار اإ

الس يد الخوئي )قده( بقوله ))واما لو كانت القدرة المعتبرة في موضوع أ حد 

ان بمتعلقه خارجاً، فلا اشكال حينئذٍ في التكليفين عبارة عن تمكن المكلف من التي

فعلية المشروط ووجود المصلحة فيه لتحقق موضوعه كما ل اشكال في فعلية غير 

المشروط ربما ان المكلف غير متمكن من الجع بينهما، ل محالة يتحقق التزاحم بينهما 

..الخ((
1

. 

التعجيز  –لضد المعنى الثاني: ان يكون المراد منها ما يعم عدم الاش تغال با

ذا كان عجزاً أ و تعجيزاً الذي هو كالعجز التكويني يكون رافعاً  – فالملاك يرتفع اإ

للملاك، فكما ل يكون الخطاب فعلياً في حال الاش تغال بالضد الواجب المساوي 

أ و الاهم ل نه لغو فكذلك الملاك، فالقدرة بهذا المعنى أ وسع من المعنى السابق 

ذ لعل الملاك س نخ ملاك يتقوم بالقدرة نحن وهي بهذا المعنى دخ  يلة في الملاك، اإ

 ل نعلم ملاكات الاحكام الشرعية على واقعها.

وبهذا المعنى يصح ما ذكره المحقق النائيني )قده( من تقديم ما هو مشروط 

بالقدرة العقلية على ما هو مشروط بالقدرة الشرعية بهذا المعنى، والوجه في ذلك 

ذ ل وجه لرفع اليد عن اطلاق  هو على القاعدة من التمسك باطلاق الخطاب اإ

خطاب المشروط بالقدرة العقلية واثبات وجوبه مطلقاً لحال الاش تغال بالمشروط 

                                                           
  360ص 3( مصباح الأصول ج1



 (326........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

بالقدرة الشرعية، ل ن التقييد اللبي العام الذي يقتضي تقييد موضوع كل خطاب 

ذا لم يكن ذلك الضد ملا كه مشروطاً بعدم الاش تغال بضد واجب مساوٍ أ و أ هم اإ

أ ي لم يكن مرتفعاً ملاكاً وخطابًا بالش تغال بالواجب الفعلي،  –بالقدرة الشرعية 

آخر ل نه ارتفع موضوعاً  والمولى يدفع المكلف الى هذا الملاك ولم يفوت عليه ملاك أ

ول خسارة فيه للمولى وعليه فلا ضرورة لتقييد الخطاب الآخر المقيد بالقدرة 

 غال بضد واجب مساوٍ أ و أ هم.العقلية بعدم الاش ت

وبعبارة أ وضح: ان الاهمية تكون من جانب الواجب المقيد بالقدرة العقلية 

على المقيد بالقدرة الشرعية من جهة عدم سقوط ملاك الواجب المقيد بها حين 

ذ بمجرد سقوط خطاب  الاش تغال بالآخر المقيد بالقدرة الشرعية، دون العكس اإ

ة يسقط ملاكاً، وبهذا يكون اطلاق خطاب المشروط المشروط بالقدرة الشرعي

 بالقدرة العقلية على القاعدة من جهة المقيد اللبي العام.

وبهذا يتبرهن ان الاش تغال بالمشروط بالقدرة العقلية يكون بامتثاله رافعاً 

لموضوع الخطاب الآخر، وبذلك يتعين تقديمه من باب الورود من القسم الخامس 

 المتقدم شرحه

ذ الم عنى الثالث: القدرة المساوقة بعدم المانع التكويني وعدم المانع المولوي، اإ

بمجرد وجود تكليف مخالف يكون رافعاً لملاك ال ول، سواءً امتثله أ م لم يمتثله، 

وبهذا يتم الترجيح المذكور لوضوح ان المشروط بالقدرة العقلية يكون بنفسه رافعاً 

نع المولوي الشرعي دون العكس كما اس تظهر لموضوع الخطاب الآخر لتحقق الما

الميرزا ذلك من دليل الوضوء، وكما يس تظهر ذلك من دليل وجوب الوفاء بالنذر 

 لما ورد من ان شرط الله قبل شرطكم. –

وبهذا اس تطعنا اثبات هذا المرجح بلا ضميمة خارجية، بل نفس اطلاق 

اما بنفس الفعلية أ و الدليل كاف، كما ويثبت بان الترجيح من باب الورود 



 (327).........................................عشر الثالثالجزء   

بالمتثال فلا تعارض، هذا كله مع احراز القدرة بأ حد المعنيين، واما لو لم نحرز فما 

 هو الحكم وس يأ تي.

ومن التشقيقات على ما ذكر أ نه لو فرض ان أ حد الخطابين كان مشروطاً 

بالقدرة الشرعية بالمعنى الثاني وكان الآخر مشروطاً بالقدرة الشرعية بالمعنى 

 لثالث فمن الواضح تقديم ال ول على الثاني كما تقدم بيانه في الورود من الجانبين.ا

وايضاً لو فرض انهما معاً كانا مشروطين بالقدرة الشرعية بالمعنى الثالث أ ي 

عدم المانع المولوي الا ان أ حدهما كان مشروطاً بعدم الوجود الفعلي للمانع والآخر 

أ ي عدم وجود أ مر بالخلاف حتى لو ل هذا ال مر  بعدم الوجود اللولئي للمانع،

بقطع النظر عنه، تقدم ال ول على الثاني، ل ن العدم اللولئي غير صادق مع وجود 

الآخر فيكون موضوع الخطاب المشروط  به مرتفعاً فيما موضوع الخطاب الآخر 

 فعلياً على ما تقدم بيانه في اقسام الورود من الجانبين.

تظهار كون القدرة المأ خوذة في موضوع التكليف عقلية أ و واما كيفية اس  

ذا لم تكن قرينة في البين، فهذا بحث اثباتي  شرعية بحسب لسان دليل الواجب، اإ

 س يأ تي التعرض له حين التردد في كون القدرة عقلية أ و شرعية. –اس تظهاري  –



 (328........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ذا شك في كون القدرة عقلية أ و شرعية  مقتضى القاعدة اإ
 

احراز نوع القدرة المأ خوذة في أ حد الخطابين المتزاحمين وهل  لو فرض عدم

هي عقلية أ و شرعية؟ وذلك لعدم القرينة في لسان دليل الحكمين يقتضي تعيين 

القدرة وعدم دليل من خارج، فلا محالة يقع الشك في كون القدرة دخيلة في الملاك 

لحكمين المتزاحمين، أ و ل، هذا لو حصل الشك في كلا الدليلين ل –أ ي شرعية  –

وقد يفترض الشك في أ حدهما مع احراز نوع القدرة في الآخر بأ ن كان الآخر محرزاً 

أ و احراز عدمه، وفي مثل هذه الحالة ماذا  –في ملاكه  –دخل القدرة فيه 

 يقتضي القاعدة وال صل بالقياس الى هذا المرجح؟

بحث في وهنا نبحث ما هو مقتضى ال صل في موارد الشك، وأ خرى ن 

 تشخيص ما هو مقتضى الاطلاق لدليلي الحكمين.

 فالبحث يقع في مقامين، مقام ال صل العملي، ومقام ال صل اللفظي.

 ، فيمكن ان نتصور عدة حالت للشك والتردد :اما البحث في المقام ال ول

الصورة ال ولى: ان يقع الشك في كلا الخطابين معاً بحيث ل يعلم ان القدرة 

 عية أ م عقلية.فيهما شر 

وهنا يحكم بالتخيير في هذه الصورة على مس توى ال صول العملية، وعدم 

الترجيح ل ي منهما على الآخر، ل نه مع الاش تغال بالآخر يحصل الشك في وجوب 

كل منهما مع العلم بوجوبه على تقدير عدم الاش تغال به فيكون من الشك في سعة 

 التكليف وهو مجرى البراءة ل محالة.

الصورة الثانية: ان تحرز القدرة في احدهما، كما لو احرزنا القدرة في الصلاة 

وان القدرة المأ خوذة  –كالإزالة  –وانها قدرة شرعية، مع الشك في الواجب الآخر 

 في وجوبه هل هي عقلية أ و شرعية؟



 (329).........................................عشر الثالثالجزء   

وحكم هذه الصورة، اما بالحتياط كما أ دعي وذلك ل ن المكلف لو اش تغل 

ليه عقلية لعلم أ نه لم يفوت على بالزالة الذ ي يحتمل ان تكون القدرة بالنس بة اإ

المولى ملاكاً أ صلًا، ل ن الخطاب الآخر المفروض كون القدرة فيه شرعية، أ نه مع 

 سقوط خطابه يسقط ملاكه.

ت على المولى  وما لو اش تغل بالآخر المشكوك القدرة فيحتمل انه قد فو 

 كانت القدرة فيه عقلية.ملاكاً كان فعلياً عليه كما لو 

واما التخيير كما في الصورة السابقة أ يضاً، ل ن مرجع هذا الشك بحسب 

الحقيقة الى الشك في سعة الخطاب المشكوك نوع القدرة المأ خوذة لحال الاش تغال 

بالآخر، وهو من الشك في أ صل التكليف خطابًا وملاكاً من دون ما يوجب 

 التنجيز، فيكون مجرى للبراءة.

لصورة الثالثة: هي عكس الصورة الثانية بان يحرز كون القدرة في أ حد ا

الخطابين عقلية والشك في الآخر بان القدرة المأ خوذة فيه هل هي عقلية أ و 

 شرعية؟

والحكم فيها ترجيح ما أ حرز كون القدرة فيه عقلية من باب الاحتياط ل نه 

بالآخر، وانما يحتمل ان يكون يعلم بوجود الملاك الفعلي للمولى في حال الاش تغال 

المكلف معذوراً في تركه له حين الاش تغال بالآخر، ل نه قد اش تغل بتحصيل 

آخر فعلي للمولى ل يقل عن الملاك ال ول أ همية، ولم يكن يقدر على الجع  ملاك أ

بينهما، فيكون من موارد الجزم بتفويت ملاك فعلي مع الشك في العذر المبرر 

ى قاعدة الاحتياط كما في موارد الشك في القدرة على للتفويت، وهو مجر 

 الامتثال.

فان قلت: هذا من الشك في التكليف الآخر من جهة الشك في سعة 

 الخطاب وضيقه.



 (330........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 قلت: كلا ل يقاس بموارد الشك في التكليف الذي يكون مجرى للبراءة .

ة العقلية بيان ذلك: أ نه ل يمكن اطلاق كلا الدليلين اما المشروط بالقدر  -

لحال الاش تغال بالآخر فلعل الآخر قدرته عقلية أ يضاً فيقيد اطلاق المعلوم تقييده 

بالقدرة العقلية، واما الاطلاق الآخر لحال الاش تغال بال ول فغير ممكن لحتمال 

فهو غير ممكن وبالتالي يحصل شك في سعة التكليف في كلا  -كون القدرة عقلية 

ن سعة التكليف المشكوك لمورد التكليف المعلوم نوع الطرفين ، وذلك لعدم امكا

القدرة فيه ومع العلم يحرز ملاكه واحراز الملاك كالتكليف فيكون مجرى 

 للاش تغال، هذا كله على معنى كون القدرة الشرعية المأ خوذة من النوع الثاني.

واما لو أ ريد منها المعنى الثالث المتقدم، فالنتيجة في الصور الثلاث هي 

النتيجة السابقة من حيث جريان البراءة في الصورتين ال وليتين وجريان 

ذا فرض دوران ال مر بين القدرة العقلية والمعنى  ل أ نه اإ الاحتياط في ال خيرة، اإ

الثالث للقدرة الشرعية جرت البراءة عن كلا الحكمين المتزاحمين في الصورة ال ولى 

ذا لم يفرض علم اجمالي بثبوت ل نه يحتمل اشتراط  –أ حدهما من الخارج  والثانية اإ

 –العدم اللولئي ل العدم الفعلي المس تلزم للدور كما تقدم  –كل منهما بعدم الآخر 

وبما أ نه يحتمل ثبوت كل منهما لو ل الآخر كان ثبوت كل منهما مشكوكاً، فيمكنه 

ذا فرض الدوران بين القدرة الشرعية بالمعنى الث اني والمعنى تركهما معاً، واما اإ

ذ على تقدير ذلك يكون المشروط بالقدرة الشرعية  الثالث فلا يمكنه تركهما معاً اإ

 بالمعنى الثاني فعلياً ل محالة فالنتيجة هي التخيير بينهما أ يضاً.

وقد ذكر الس يد الهاشمي صورة رابعة: اننا نعلم بأ ن أ حد الواجبين مشروطاً 

بأ ن يكون مردداً بين الفردين، وهنا يكون  بالقدرة العقلية ولكننا نعلمه اجمالً 

ذ ل احراز  مقتضى ال صل البراءة عن أ طلاق كل منهما لحال الاش تغال بالآخر، اإ

لفعلية الملاك وأ نه في هذا الطرف تعييناً أ و في ذلك الطرف كذلك، فيدور ال مر 



 (331).........................................عشر الثالثالجزء   

اط، فهذا بينهما وحيث ل يمكن للمكلف التيان بهما معاً لتضادهما فلا مجال للاحتي

الملاك المحرز اجمالً مطلقاً حتى لو اش تغل بالآخر وهو ل يكفي لحراز الوجوب 

وجوب الاحتياط لعدم امكان الاحتياط لتضادهما ول تعيين لحدهما  -

البراءة عن   -بالخصوص فتجري البراءة عن الملاك في كل واحد منهما بالخصوص 

تخيير فلا ترجيح ل حدهما على الآخر، تعين هذا الملاك المشكوك والنتيجة هي ال 

وهذا بخلاف الصورة الثالثة المتعين فيها الملاك وانه فعلي على كل تقدير فيجب 

ذ ل يفوت من الواجب ما يمكن حفظه ففيها  فيه الترجيح بمقتضى الاحتياط اإ

 الترجيح ثابت.

وبهذا يثبت ان الترجيح في صورتين، صورة العلم بان القدرة في احدهما 

عقلية وفي الآخر شرعية وصورة ان القدرة في احدهما عقلية، ومشكوك القدرة في 

 الآخر، وذلك للاحتياط بالبيان السابق.

واما البحث في المقام الثاني: أ ي البحث عن مقتضى اطلاق دليلي الحكمين 

في صورة الشك المذكورة، فهنا ثلاث حالت متصورة بالنس بة الى دليلي الحكمين 

 ين.المتزاحم



 (332........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 البحث في مقام ال صل اللفظي
 

ويقصد به البحث عن مقتضى اطلاق دليلي الحكمين المتزاحمين في صور 

 الشك المذكورة، فهناك حالت ثلاثة متصورة بالنس بة الى دليلي الحكمين:

الحالة ال ولى: ان يؤخذ في موضوع أ حدهما القدرة الشرعية بالمعنى الثالث 

 الآخر. بأ ن يقيد بعدم ال مر بالضد

الحالة الثانية: ان ل يؤخذ في لسان شيء منهما القدرة أ و يؤخذ فيهما معاً 

بنحو واحد، وفي هذه الحالة ل يمكن اثبات الترجيح فيها ل حد الخطابين وحينئذٍ 

 يرجع الى ما تقتضيه ال صول العملية.

وقد  الحالة الثالثة: أ ن تؤخذ القدرة قيداً في لسان أ حد الدليلين دون الآخر

حكموا في هذه الحالة بترجيح ما لم يؤخذ في لسان دليله قيد القدرة على ما أ خذ 

فيه، بدعوى: اس تظهار كون القدرة عقلية فيما لم يؤخذ فيه قيد القدرة لسانًا 

 وشرعية فيما أ خذت القدرة في لسان دليله.

غير  : فمقتضى القاعدة فيها هو التمسك باطلاق دليل الحكماما الحالة ال ولى

المقيد لثبات فعليته ومن ثم وروده على الحكم الآخر، فأ ن التقييد بالقدرة بالمعنى 

الثالث تقييد زائد على ما يقتضيه المقيد اللبي المتصل بالخطاب، فيمكن التمسك 

 لنفيه باطلاق الدليل.

وهذا أ حد الوجوه الفنية في تقديم وجوب الحج على وجوب النذر والعهد 

دع. اس تفادة هذا النحو من التقييد في لسان أ دلة وجوب والشرط، حيث ي

الوفاء المقيدة بأ ن ل يكون مخالفاً مع كتاب الله وشرطه، فأ نه تعبير عرفي عن عدم 

 ال مر بالخلاف بخلاف دليل وجوب الحج فأ نه مطلق من هذه الجهة.



 (333).........................................عشر الثالثالجزء   

ذا كان الحكمان معاً مقيدين بعدم الخلاف غير ان  ويلحق بهذه المسأ لة ما اإ

والآخر مقيد بعدم ال مر  –العدم اللولئي  –أ حدهما مقيد بعدم الخلاف في نفسه 

بالخلاف بالفعل، فان اطلاق دليل ال خير يكون وارداً على دليل ال ول كما تقدم 

بيانه في احكام الورود، وقد ادعي اس تظهار ذلك في مثل لسان )ان شرط الله 

تقييده بعدم ال مر بالخلاف في نفسه قبل شرطكم( الوارد في أ دلة وجوب الوفاء 

 وبقطع النظر عن وجوب الوفاء وسوف يأ تي تفصيله ان شاء الله.

واما الحالة الثانية: فواضح عدم امكان ترجيح أ حد الخطابين على الآخر اما 

ذ كل منهما مقيد بعدم امتثال الآخر لعدم قدرة المكلف  في فرض عدم القيد فواضح اإ

ذ على تقدير على امتثالهما معاً و  اما في فرض التقييد بنفس القدرة، فواضح أ يضاً اإ

القدرة العقلية فلا اطلاق لحدهما كحال الاش تغال بالثاني لفعلية ملاكه وحينئذ 

يكون الاطلاق لغو بعد فرض تساويهما في ال همية، واما في فرض القدرة الشرعية 

لقدر ثبوت الحكمين فلا اطلاق لحدهما الى حال الاش تغال بالآخر، وعليه فا

 المشروطين كل منهما بعدم الاش تغال بالآخر، والنتيجة هي التخيير.

أ حد الدليلين قيد القدرة دون  الثة: وهي أ ن يؤخذ في لسانواما الحالة الث

الآخر، وقد حكموا في هذه الحالة بترجيح ما لم يؤخذ في لسان دليله قيد القدرة 

القدرة عقلية فيما لم يؤخذ فيه قيد القدرة  على ما أ خذ فيه، بدعوى اس تظهار كون

 لسانًا واس تظهروا شرعيتها فيما أ خذت القدرة في لسان دليله.

 وقد استندوا لس تظهار ال ول الى أ حد أ مرين:

ال مر ال ول: هو التمسك باطلاق المدلول الالتزامي للخطاب، فأ ن مدلوله 

ل أ ن  وان كان مقيداً لباً بالقدرة –التكليف  –المطابقي  فلا يشمل حال العجز اإ

ل بأ س بالتمسك باطلاقه لحال  –وهو ما يكشف عن الملاك  –مدلوله الالتزامي 

ذ ل برهان يقتضي تقييده بحال القدرة.  العجز، اإ



 (334........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 وبهذا تكون القدرة المأ خوذة في الدليل عقلية.

 الا ان هذا الاس تظهار غير تام.

لة الالتزامية للدللة المطابقية حجية، اما أ ولً: فأ نه مبني على عدم تبعية الدل

ذا سقطت الدللة المطابقية عن الحجية لم يبق  ولكن المحقق خلافه من التبعية فاإ

 ملاك لحجية الالتزامية.

وثانياً: اننا ذكرنا بان المقيد اللبي المخرج لحال العجز يعتبر بمثابة المقيد 

ذاتًا ل حجية فقط، والتبعية بين المتصل، وهو يمنع عن انعقاد الدللة المطابقية 

الدللتين المطابقية والالتزامية مما ل اشكال فيه، نعم لو قبلنا مقالة الس يد الخوئي 

)قده( في ان القدرة شرط عقلي في مرحلة الامتثال وليست هي شرط في 

الخطاب اصلًا على ما افاده في ابحاث الترتب، تم  هذا ال مر حيث يكون اطلاق 

كلا مدلوليه المطابقي والالتزامي تاماً ذاتًا وحجية، غاية ال مر عدم تنجز الخطاب ب

 الامتثال عقلًا في حالت العجز وهذا ل يمنع من فعلية الملاك كما هو واضح.

ال مر الثاني: ما تبناه المحقق النائيني )قده( من التمسك باطلاق المادة 

ان للمادة محمولين في عرض حيث ذهب الى  –الملاك  –بلحاظ محمولها الثاني 

واحد أ حدهما الحكم والخطاب والآخر الملاك، وكما يقتضي اطلاق المادة اطلاق 

الحكم في تمام حالتها كذلك يقتضي اطلاق الملاك ووجوده في تمام مواردها، 

والمقيد اللبي المذكور انما يقيد اطلاق المادة بلحاظ المحمول ال ول الذي ل يعقل 

فيتمسك باطلاق المادة لثباته  –الملاك  –عجز، واما المحمول الثاني ثبوته حال ال

 حال العجز.

، ل ن ما هو مدلول الخطاب ومفاده عرفاً هو الحكم وهذا البيان غير تام

ل، وليس للمادة أ كثر من محمول واحد وهو غير ثابت حال العجز، واما  ليس اإ

 مطلقاً بل في موارد ثبوت الحكم. الملاك فيس تكشف بالدللة الالتزامية العقلية ل



 (335).........................................عشر الثالثالجزء   

اللهم الا ان يقال بأ نه ل فرق بين الخطاب والملاك فأ ن ال ول ظاهر للثاني 

ذ ل معنى لخطاب بلا  ذ لو ل الخطاب لما علم بالملاك والثاني باطن لل ول، اإ اإ

ملاك، والظاهر هنا وهو الخطاب ليس ساقطاً الى درجة عدم الاهتمام المولوي 

كه، حتى يتبعه الملاك بل الى درجة عدم امكان تحصيله من جهة لتحصيل ملا

العجز، وسقوط بعض المدلول ل يعني سقوط تمامه، وهنا بالمكان ان يقال بان 

الملاك باق على ما هو عليه ل ن سقوط خطابه من جهة العجز عن تحصيله 

 فيكون ال مر به لغواً، فتأ مل.

 وه:واستندوا الى اس تظهار الثاني بأ حد وج

: ان تقييد الحكم في لسان الدليل بالقدرة يمنع عن انعقاد الوجه ال ول

الاطلاق في الملاك لحال العجز، فلا يثبت الملاك في حال العجز، ل بالدللة 

الالتزامية ول باطلاق المادة، بل يكون ثابتاً في حال القدرة فقط، وهو معنى كون 

 القدرة شرعية.

يثبت بهذا البيان هو عدم امكان احراز فعلية : ان غاية ما وأ ورد عليه

الملاك في حال العجز، ل احراز عدمه ودخل القدرة فيه الذي هو معنى القدرة 

 الشرعية.

: ان مقتضى مولوية التقييد ان يكون أ خذ القدرة في لسان الوجه الثاني

ذ لو كانت دخيلة في  الدليل على اساس دخلها في الملاك وانها قدرة شرعية، اإ

الخطاب فقط كان أ خذها في لسان الدليل ارشاداً الى ما هو ثابت بحكم العقل من 

المقيد اللبي واما لو كان القيد دخيلًا في الملاك فأ خذه الشارع فيكون أ مراً زائداً 

على ما يحكم به العقل فيكون أ مراً مولويًا، والعقل ل يحكم بدخل القدرة في الملاك 

 ب.بل يحكم بدخلها في الخطا



 (336........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

: أ نه ما المراد من التقييد المولوي؟ فأ ن كان المراد منه أ نه يجعل وأ ورد عليه

فأ ن التقييد  من المولى فهذا أ مر محفوظ حتى في موارد عدم دخل القدرة في الملاك

وليس بمعنى ان العقل هو  –حينئذٍ  –من شؤون المولى وتسمية القدرة عقلية 

قييد وأ نه يكشف ان جعل المولى مقيد ل المقيد، بل بمعنى كونه كاشفاً عن الت 

 مطلق ل ن ال خير قبيح أ و لغو أ و مس تهجن.

وان كان المراد بالتقييد المولوي الذي يكون تحت سلطان المولى رفضه 

 وتبديله الى ال طلاق، وهذا انما يكون في تقييد الملاك بالقدرة ل تقييد الحكم.

ظهور الخطاب الصادر من المولى  : ان المولوية بهذا المعنى ل يقتضيهاففيه

ل نها مؤونة زائدة على كون التقييد عملًا صادراً من المولى وان هذا ل يرجع الى 

ذ مولوية الخطاب ل تقتضي الا ان يكون  باب المولوية بل هو معنى زائد عليها، اإ

القيد مأ خوذاً في جعل المولى أ ما  سبب أ خذه وأ نه ل يمكن أ نه ل يمكن ان ل 

خذه أ و سببه أ نه يمكن عقلًا أ نه ل يمكن أ خذه ومع ذلك أ خذه هذه خصوصية يأ  

ترجع الى حيثية المولى ل الى أ صل المولوية فالمولوية محفوظة حتى لو كانت القدرة 

مأ خوذة في الخطاب دون الملاك ل ن هذا التقييد يأ خذه المولى بما هو مشرع أ و 

ينة اللفظية أ و الفعلية أ و العقلائية وهذا جاعل غاية ال مر ان الكاشف عنه اما القر 

اختلاف بالكواشف ل ان التقييد ارشادي، والظهور في مولوية التقييد نسبته 

 واحدة سواء كان القيد عقلي أ م شرعي وعليه فلا يتعين في كونها شرعية.

: بان يقال بأ ننا نختار الشق ال ول وان ذكره في لسان الدليل ويمكن دفعه

آخر على ما هو ثابت بحكم العقل والا لكان ذكره مما ل على اساس اض افة معنى أ

فائدة فيه بل ول يفيد حتى التأ كد بعد فرض كون القيد ارتكازيًا عرفياً، مع مؤيديه 

 الاصل بان ما يصدر من المولى مولوي ل ارشادي.



 (337).........................................عشر الثالثالجزء   

ة كما ويمكن ان يقال في دفعه: بان الاوامر المولوية ما يجعله المولى على عهد

المكلف ليبعثه نحو تحقيق متعلقه اداءً لحق مولوية المولى، وما لم يجعله على عهدة 

المكلف وانما هو للتنبيه الى حكم ثابت في المرتبة السابقة على الجعل عقلًا أ و شرعاً 

 وضعياً.

وشرط القدرة هنا وانها مأ خوذة في الملاك أ و ل؟ حكم وضعي وليس 

يد هنا الا ارشاديًا، هذا ان قبلنا بأ ن المقيد اللبي تكليفي فلا يمكن أ ن يكون الق 

الارتكازي كان واضحاً وفي مرتبة قبل جعل الحكم وهذا غير ثابت قبل الجعل بل 

هو ثابت بعده وفي طوله، وعلى ال ول ل ارشادية وعلى الثاني فهو ارشادي على 

 مبنى المحقق النائيني )قده(.

ذا قبلنا التقس يم الى مول وية وارشادية وقد تقدم اننا ل نقبل هذا كله اإ

ال وامر الارشادية بل هي غير موجودة، وعليه فتكون مولوية بالمعنى الذي ذكره 

 الس يد الشهيد من ان الجعل من قبل المولى باعتبار مولويته.

هذا ويمكن ارجاع التقريبين الى تقريب واحد على ما تقدم من بيانهما ل ن 

س ية هي لضافة شيء جديد بذكره في لسان دليله والا كًلا من المولوية والتأ سي 

لكان لغواً، كما ان الارشادية والتأ كيدية تعطيان معنى واحد وأ نه للاشارة أ و التنبيه 

 لما هو مقرر في المرتبة السابقة على الخطاب.

الوجه الثالث: ان التقييد المذكور في لسان الدليل باعتبار دخل القدرة في 

يكون تأ سيس ياً واما يكون تأ كيديًا لحكم ثابت في نفسه بمقتضى ما الملاك اما ان 

يحكم به العقل، ومعنى كونه تأ سيس ياً ان فيه اضافة على ما يقتضيه نفس الحكم 

ذ لو لم تكن فيه زيادة واضافة كان تأ كيداً وحيث ان ال صل في الخطابات  العقلي اإ

وعرفياً، للترميح به وابرازه  التأ سيس ية ل ن تصدي المولى مع كون القيد ارتكازياً 



 (338........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ظاهراً في أ نه بصدد افادة معنى زائد على ما هو منكشف في نفسه وليس ذلك 

 المعنى الا دخل القدرة في الملاك، وان من دونها ل مقتضي للحكم.

، بأ ن دوران ال مر بين التأ كيدية والتأ سيس ية وقد يعترض على هذا التقريب

أ و يحتمل فيه ال مران واما لو كان شيئاً واحداً وله  انما يكون لشيء مردد بين أ مرين

مدلول واحد فلا معنى للدوران، فأ ن اس تفادة كون ذكر القيد للاشارة به الى 

دخل الملاك في القدرة خارج عن مدلول الخطاب الذي هو الوجوب، والتكليف 

، بل واما الملاك فلا يس تفاد من مدلوله حتى يكون مورداً للدوران بين ال مرين

 هو مس تفاد من المدلول الالتزامي للخطاب، وليس من المدلول المطابقي له.

وعليه فيرجع هذا ال مر الى امكان اس تفادة المدلول الالتزامي من الخطاب 

وعدمه وقد فرضنا فيما س بق بأ ن ظهور الخطاب في الوجوب خاصة واما الملاك 

 فلا.

بحكم الدللة الالتزامية  بان الاس تفادة المذكورة ان كانت ودفعه واضح:

العقلية، فيمكن ال خذ بما ذكر من الاعتراض، واما لو كانت الدللة الالتزامية من 

ليه العرف ويأ خذه من نفس الخطاب كان الدوان  قبيل اللازم البين الذي يلتفت اإ

 في محله، وان القيد انما ذكر لس تفادة معنى زائد وهو دخل القدرة في الملاك.

ن يقال: بان ما هو ثابت بحكم العقل، من جهة قبح تكليف بل يمكن أ  

العاجز، أ و من جهة ظهور حال الخطاب في كون متعلقه مقدوراً للمكلف على ما 

اس تظهره المحقق النائيني )قده( هو ارتكازية هذا القيد بل وعرفيته، ومع كونه 

ذ لعل المتكلم قد ا عتمد عليه بلا كذلك فما معنى التأ كيد عليه والاشارة اليه، اإ

 حاجة الى الاشارة اليه في كلامه، وحينئذٍ يكون ذكره للتأ سيس ل محالة.

آخر غير مدلول نفس الخطاب الذي هو الحكم، فان هذا  وهذا مدلول أ

 مدلول لنفس القيد ل للمقيد كي يعترض علي بما ذكر.



 (339).........................................عشر الثالثالجزء   

الا ان يفترض بان القيد منفصل وهو ليس كذلك فأ نه متصل بالخطاب 

 لي يكون له مدلول واحد ل مدلولين لتتم الاس تفادة المذكورة.وبالتا

اللهم الا ان يقال: ومع ذلك فان ذكر القيد هو لزيادة معنى يريده المتكلم في 

خطابه والا كان ذكره لغواً في خطابه، ولو لبيان ان الدللة الالتزامية من باب 

  وهو الملاك.اللزوم في البين بين ما هو مدلول الخطاب ولزمه البين

ومن هنا يتبين انه اذا اس تفيد المدلول الالتزامي عرفاً  ل عقلًا وان العرف 

 ، يفهم بان كل خطاب وراءه غرض وملاك، وافتراض ان المقيد اللبي عرفي بين 

وان الخطاب مشروط به فان ذكر القيد في لسان الدليل يرجع الى الملاك بعد 

  كان لغواً.عدم امكان ارجاعه الى الخطاب والا

وبهذا يتبين ان هذا البيان تتوقف تماميته على أ مرين، أ حدهما: كون الدللة 

الالتزامية ليست بعقلية بل عرفية على نحو يكون اللزوم بين الخطاب ولزمه وهو 

الملاك بيناً واضحاً عند العرف، وثانيهما: ان الخطاب المقيد بالقيد اللبي، وهذا القيد 

لعرف ولو لم يكن واضحاً لكان المجيء به انما هو للفات العرف الى واضح بين  عند ا

 ذلك.

ومع عدم تمامية أ حدهما ل يتم البيان المذكور بغض النظر عن المناقشات 

التي ذكرناها، وحيث انهما تامان عند المس تدل، فأ نه أ رتضى هذا البيان فلو لم 

ذ رجوعه الى الخطاب مع كونه مقيداً لباً  يرجع التقييد الى الملاك لكان ذكره لغواً اإ

فلماذا يقوله من جديد فهو يريد  –بالقيد اللبي  –يكون بلا فائدة، وك نه قال به 

ل كان ذكره لغواً.  ان يقول بأ نه ل غرض لي الا في القدرة واإ

وعلى هذا فمن يقبل هذا البيان من مدرسة المحقق النائيني )قده( ل يمكنه 

لثبات ان القدرة عقلية باعتبار ان الدللة الالتزامية ان يقبل البيان ال ول 

ذ معنى هذا التقريب على كون المقيد اللبي كالمتصل، ومع اتصاله فلا  للملاك؛ اإ



 (340........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ذ ل ش بهة في تابعيتها للدللة  ينعقد الاطلاق ومعه ل موضوع للدللة الالتزامية اإ

 ل موضوع للثانية، أ ي ان ومع عدم انعقاد ال ولى –ذاتًا  –المطابقية في الانعقاد 

الدللة الالتزامية ل تنعقد حتى عند القائلين بعدم التبعية، نعم الخلاف في تبعية 

الالتزامية للمطابقية في الحجية، بينما يفترض الوجه السابق على كون المقيد منفصلًا 

ل كي ينعقد الاطلاق في الدللة ذاتًا، فهذا الوجه يتهافت مبنى مع الوجه ال و 

ذا لم يكن الدليل مقيداً بالقدرة لسانًا.  لثبات القدرة العقلية فيما اإ

ثم ان غاية ما يثبته هذا الوجه هو كون القدرة شرعية فيما لو أ خذت في 

لسان الدليل ولكنه ل يتعين الا بالمعنى ال ول أ ي في القدرة الشرعية المقابلة 

ذا كان المأ خوذ في لسان الدل  يل القدرة أ و الاس تطاعة كما في للعجز التكويني، فاإ

آية الحج، فانها ظاهرة في القدرة المقابلة للعجز التكويني فلا يثبت الا دخل هذه  أ

القدرة في الملاك، وهذا المعنى ل ينفع في الترجيح كما تقدم وان الذي ينفع هو كون 

القدرة بمعنى عدم الاش تغال بضد واجب مساوٍ أ و أ هم وهذا المعنى من القدرة 

الشرعية ل يمكن اس تظهاره من لسان الدليل وغاية ما يس تفاد العجز المطلق وهو 

 من ل يقدر على أ حدهما أ ولً.

نعم لو أ برز المقيد في لسان الدليل بهذا القول وان اس تطعت ولم تكن 

منشغلًا بضد واجب ل يقل عن ال ول أ همية امكن اثبات القدرة الشرعية بالمعنى 

 ه المتقدمة التي افترض تمامية الثالث منها.الثالث بأ حد الوجو 

فهذه الدعوى وان كانت تامة ولكنها ل تنفع، ولو فرض تمامية كلا 

ذا لم تذكر في لسان الدليل، ومن  الدعوتين، من اس تظهار القدرة العقلية اإ

اس تظهار الشرعية فيما لو ذكرت، فكيف س تكون النتائج، ثم لو قبلنا احدهما 

 يف س تكون النتائج؟.وانكرنا ال خرى ك 



 (341).........................................عشر الثالثالجزء   

فلو تم اس تظهار كون القدرة عقلية في غير المقيد وشككنا في الاس تظهار 

الثاني، فتدخل هذه في الصورة الثالثة المتقدمة من تلك الصور وهي ما احرز 

ذا  كون القدرة في أ حدهما عقلية وشك في شرعية القدرة للآخر أ و عقليتها واإ

اني وان مجيء قيد القدرة في لسان الدليل انعكس ال مر وقبلنا الاس تظهار الث

يقتضي دخله في الملاك بمقتضى تأ سيس ية الخطاب اندرجت هذه الحالة في الصورة 

 الثانية المتقدمة.

 وان قبلنا كلا الاس تظهارين تم  الترجيح ل محالة.

وبهذا المقدار ل تتم دعوى المحقق النائيني )قده( بمجرد أ خذ القدرة في لسان 

ذ ل يجعل القدرة ظاهرة بالمعنى الشرعي النافع والمراد )الاش تغال بالآخر الدليل  اإ

يكون رافعاً لملاكه( بل غايته ثبوت العجز التكويني الرافع لملاكه، والعجز 

التكويني غير موجود على كل واحد من الواجبين المتزاحمين في نفسه، فلا ترجيح، 

لمأ خوذين في لسان الدليل ل يس تفاد لما تقدم بأ ن عنوان القدرة أ و الاس تطاعة ا

منه الا المعنى ال ول من القدرة الشرعية المقابل للعجز التكويني ول يس تفاد من 

 عنوان القدرة عدم الاش تغال بالواجب الآخر.

آخر  نعم لو ورد خطاب مقيد بحسب لسان دليله بعدم الاش تغال بواجب أ

داً بمثل هذا القيد وذلك بأ حد تقدم عليه في مقام التزاحم كل خطاب لم يكن مقي

 بيانين أ و ثلاثة:

البيان ال ول: ان يس تظهر من هذا التقييد لسانًا بمقتضى اطلاق القيد أ فعل 

آخر يتقدم على هذا  آخر فان أ ي واجب أ هذا لو لم تكن مش تغلًا بواجب أ

 الواجب، فهو ل يزاحم شيئاً منها.

نه حال الاش تغال بالآخر، : ان غاية ما يقتضيه التقييد هو أ  وقد يناقش فيه

فلا مقتضى لوجوب هذا، اما كون الآخر يتقدم على هذا فلا يمكن اثباته، فأ ن 



 (342........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

التقييد يدل على انتفاء المقيد بمورد القيد، ومعنى تقدم الآخر ان خطابه فعلي 

ومطلق حتى لو اش تغل بهذا فلا يمكن اثباته من نفس هذا القيد فأ ن القيد له 

ذ ل وجوب له حال ربط بمقيده ل بالآ  خر فغايته أ نه ل يتقدم على الآخر، اإ

 الاش تغال بالآخر وأ ما تقدم الآخر عليه فلا يس تفاد من هذا القيد.

: بأ نه واضح الدفع، فأ ن حال هكذا واجب أ نه ليس بواجب وقد يجاب عليه

ذ ل اطلاق له لحال  حال الاش تغال بالآخر فكما أ نه ل يتقدم على الآخر اإ

لآخر فأ نه ل يزاحم الآخر ومعنى المزاحمة عرفاً أ نه ل يرفع وجوبه حين الاش تغال با

الاش تغال، والنتيجة من ذلك ان وجوب الآخر فعلي، فيكون مفاده لو لم 

ليه كنس بة ما ليس بواجب الى الواجب فأ نه  آحر .. فأ ن نسبته اإ يش تغل بواجب أ

الوجوب، فمفاده أ وسع  ل يرفع اطلاق الآخر، وهذا نحو من المزاحمة العرفية لذلك

وأ كثر كما ل اطلاق له للآخر ل مزاحمه له مع الآخر حتى بمقدار رفع وجوب 

 الآخر مع الاش تغال به.

ولو اس تظهر ذلك كان مفاده تقدم كل واجب عليه وهو كمورد عدم 

 الواجب.

 البيان الثاني: وهو مؤلف من مقدمتين:

درة أ نه مجعول على نحو المقدمة ال ولى: ان ظاهر كل خطاب مشروط بالق

القضية الحقيقية، وحينئذ يس تظهر من هذا القيد بأ ن القدرة بمعنى عدم الاش تغال 

بالآخر فالش تغال يرفع ملاك هذا الواجب، وهذا يعني أ نه ل يمكن الا ان تكون 

القدرة في هذا التكليف شرعية، أ ي دخيلة في ملاكه وعليه فهذا التكليف ل 

آخر، ل  يزاحم أ ي واجب أ ولو كانت القدرة فيه عقلية، وحينئذٍ ل معنى للتقيدية اإ

ذا كان ملاكه مساويًا أ و أ قل من الآخر واما لو كان ملاكه أ هم من بعض  اإ



 (343).........................................عشر الثالثالجزء   

الواجبات لكان التقييد باطلًا، بل يبق. على اطلاقه ل ن المولى يرمفه نحو امتثال 

 ما هو أ هم ملاكاً من الواجبين المتزاحمين.

ل ان ي  نظر الى الواجبات التي أ وجبها المولى بالفعل فلاحظ ان كل اللهم اإ

واجب من الواجبات ال خرى يكون ملاكه أ هماً أ و مساويًا لهذا الواجب حتى 

يصح التقييد بلحاظ أ همية الملاك، الا ان هذا خلاف ظهور كون القضية حقيقية 

ش تغال وظهور التقييد في كون القضية حقيقة، فان الواجب المشروط بعدم الا

آخر ل بد وان تكون القدرة فيه شرعية بمقتضى اطلاق التقي  يد، والا فلا بواجب أ

ذ ل ينفع في الترجيح لمثل هذا المرجح، يصح التقييد في مور د كون القدرة شرعية اإ

كما ول يصح في مورد كون القدرة غير شرعية، سواءً أ كان مشروطاً بالقدرة 

الحقيقية لفتراض ان يكون واجباً أ قل من  العقلية لما هو مشروط بنحو القضية

 هذا ملاكاً، وبهذا يثبت ان القدرة فيما هو مقيد بحسب لسان دليله بأ نها شرعية.

المقدمة الثانية: التمسك باطلاق الخطاب الذي لم تؤخذ فيه القدرة فتكون 

القدرة فيه عقلية بالقياس الى خصوص الخطاب المشروط بالقدرة الشرعية، ل ن 

ضى التمسك باطلاقه لحال الاش تغال بالآخر وهو الخطاب المشروط هو مقت

 فعليته خطابًا وملاكاً وأ نه فعلي الملاك.

: ان هذا من التمسك بالطلاق في الش بهة المصداقية لمخصصه فأ ن قلت

اللبي بدعوى ان الخطاب في نفسه مقيد بعدم الاش تغال بضد واجب ل يقل عنه 

ذ لعل من الواجبات المزاحمة لهذا الواجب ما يكون أ همية، وهذا أ مر محتمل، اإ 

 ملاكه أ هم من هذا.

آخر غير قلت ذا كان الاش تغال بواجب أ : ان المخصص اللبي انما يكون فيما اإ

مشروط بالقدرة الشرعية، أ ي كان ملاكه فعلياً حين الاش تغال بهذا الخطاب ل 

حين الاش تغال بهذا ما يكون القدرة فيه شرعية، أ ي ما ل يكون ملاكه فعلياً 



 (344........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ذ أ ي فائدة من هذا التقييد فيبق. اطلاق  لبرهان اللغوية الذي تقدم بيانه اإ

الخطاب على حاله، ويكون ثابتاً ملاكاً حتى مع الاش تغال بالآخر وحيث تكون 

القدرة في الواجبات المشروطة شرعية بمقتضى المقدمة ال ولى، وبذلك يثبت 

الخطاب غير المشروط على المشروط بالقدرة الترجيح الذي هو التمسك باطلاق 

 الشرعية، وعليه فيكون دليل غير المشروط رافعاً لموضوع المشروط ووارداً عليه.

شكال على المقدمة ال ولى: احتمال ان يكون الخطاب المقيد بحسب  وههنا اإ

آخر خفتلف حاله بالقياس الى واجب،  لسان دليله بعدم الاش تغال بواجب أ

بالقياس الى واجب مشروط بالقدرة الشرعية القدرة فيه  واجب بأ ن يكون

ذ ل اطلاق لحدهما يشمل حال  شرعية، وحينئذٍ ل ترجيح بحسب هذا المرجح اإ

الاش تغال بالآخر فلا مزاحمة هنا، وبالقياس الى الواجبات المشروطة بالقدرة 

منها فلا يتم العقلية القدرة فيه عقلية وكان ملاكه مساويًا لها ملاكاً وليس أ رجح 

 الاطلاق هنا.

: ان هذا انما يتم لو كانت القضية المس تظهره خارجية ل حقيقية كما وجوابه

هو المفروض، فيكون هذا الاس تظهار خلاف ظهورها في التقييد بنحو القضية 

الحقيقية بالنس بة الى كل واجب يمكن ان يفترض الذي يقتضي ان تكون القدرة 

ا صح التقييد على اطلاقه على اساس ان الاش تغال فيه شرعية مطلقاً والا لم

 بالآخر رافع لملاكه.

البيان الثالث: وهو ان يثبت أ يضاً ترجيح الواجب الآخر على الواجب 

آخر حتى لو لم يثبت فيه  المشروط بحسب لسان دليله بعدم الاش تغال بواجب أ

ية وبين ان ان القدرة في الواجب المشروط عقلية بل هي مرددة بين ان تكون عقل 

تكون شرعية، ومع ذلك يثبت عندنا ترجيح غير المشروط على المشروط وذلك 

آخر، فنعلم اجمالً ان  ان الواجب المشروط قيد بعدم الاش تغال بأ ي واجب أ



 (345).........................................عشر الثالثالجزء   

تقييد هذا ناشيء من أ حد أ مرين اما ان القدرة فيه شرعية فيقيد بعدم الاش تغال 

آخر سواءً كانت القدرة في الآخر شر  ذ ل اطلاق له في بواجب أ عية أ م عقلية، اإ

حال الاش تغال بالآخر وان الاش تغال بالآخر يرفع موضوع هذا الملاك فلا تفويت 

 وهو ما يريده المولى.

واما ان تكون القدرة في هذا المشروط عقلية فلا محالة انما اشترط بعدم 

ل لما صح التقييد، وح  يث ان الآخر ل ن ملاكه ليس بأ كثر من ملاك الآخر، واإ

ذا كانت عقلية فأ ن ملاكها  التقييد مأ خوذ في لسان دليله فيس تكشف ان القدرة اإ

 ليس بأ كثر من ملاك الآخر.

جمالً بأ ن المقيد اللبي هنا غير موجود بلحاظ الواجب الآخر، وان  فيعلم اإ

الواجب الآخر يبق. على اطلاقه، فأ ن المشروط اما قدرته شرعية فيبق. الآخر 

ما قدرته عقلية ولكن ملاكه ليس بأ هم من ملاك الآخر، فيبق. على اطلاقه، وا

الآخر على اطلاقه لحال الاش تغال بهذا، فلا يشمل صورة المقيد اللبي فمن 

جمالً نحطه وبعدم الواجب الآخر ااشتر  رز أ حد ال مرين المتقدمين، فيعلم في المقام اإ

موجود هنا اما لكون بوجود احد المرجحين وان المقيد اللبي للخطاب الآخر غير 

 فيجزم بعدمالقدرة الشرعية أ و ان هذا محرز عدم أ همية هذا في قبال الآخر، 

المقيد هنا فالطلاق للواجب الآخر تام فلا ترد ش بهة التمسك بها للمخصص اللبي 

ذ معنى الترجيح هو كون الآخر مطلق وهذا مشروط،  هنا، فيترجح الآخر اإ

لثلاثة اما بالبيان العرفي، أ و البيان الثاني حيث والاطلاق يثبت بأ حد البيانات ا

نحرز بأ ن القدرة في الواجب المشروط شرعية لطلاق التقييد بنحو القضية 

ذ  الحقيقية أ و بالبيان الثالث حيث لم نحرز كون القدرة فيه شرعية في المشروط اإ

ة نحرز ان الواجب المشروط خارج عن القيد عند الاش تغال به اما لكون القدر 

فيه شرعية أ و ملاكه ليس بأ هم من الآخر بخلاف ملاك الآخر المحتمل اهميته والا 



 (346........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

لما صح التقييد وحيث هو مقيد بحسب لسان دليله، فنحرز اجمالً اما ل ملاك 

ذا كان له ملاك فنحرز انه ليس بأ هم فالمقيد اللبي ل يصدق على  فيه أ و اإ

ذ يبق. على الاش تغال بالواجب المشروط ويبق. الاش تغال با لواجب الآخر اإ

اطلاقه كحال الاش تغال بالآخر من دون ان يكون من التمسك بالطلاق في 

ذ  الش بهة المصداقية لمخصصه للعلم اجمالً بعدم صدق المقيد لرتفاع أ حد قيديه، اإ

ذا علم تفصيلًا بارتفاع القيد  اما القدرة شرعية هنا أ و عقلية ويحرز عدم أ هميته فاإ

ن الثاني أ و اجمالً كما في هذا البيان فلا مورد للمقيد اللبي، فلا تاتي كما في البيا

ش بهة المصداقية حيث ل يشمل المقيد لما تكون القدرة فيه شرعية لتحصيل كلا 

القدرة شرعية، واما بارتفاع  -الملاكين فلا تفويت، وهنا اما ارتفاع القيد ال ول 

 ليس بأ هم من الآخر بخلاف ال ول الثاني بأ ن القدرة ليس شرعية ولكنه ملاكاً 

ذ -وكذا الثاني  صناعييحرز أ هميته، وهذا البيان  تمسكنا بالطلاق لدفع ش بهة  اإ

المصداقية للمخصص اللبي، وقد تم دفعها بالبيانين الثاني والثالث، وال ول كان 

باعتبار ان القدرة في المشروط شرعية فاطلاق الخطاب الآخر على حاله 

الملاكين فلا تفويت، والثالث باعتبار ان المقيد في المورد غير لتحصيل كلا 

موجود اجمالً اما بارتفاع القيد ال ول وهو كون القدرة شرعية او بارتفاع القيد 

 الثاني وهو كون قدرته عقلية يحرز ان ملاكه ليس بأ هم.

آخر  واما لو كان  –أ ي واجب  –هذا فيما اذا كان القيد لم تش تغل بواجب أ

ذا لم تش تغل بضد واجب مساوٍ أ و اهم، وفرضنا ان الآخر ليس بأ هم أ و الق  يد اإ

مساو، حينئذٍ يمكن التمسك باطلاق الخطاب المشروط ل نه قيد بما هو مساوٍ أ و 

ن الخطاب الآخر ليس كذلك فرضاً فيبق. اطلاقه على  اهم ل مطلقاً والمفروض اإ

، وهذا مما ل بأ س فيه بان يكون حاله لهذا المورد وبه نحرز كون القدرة فيه عقلية

 خطاب مطلق من جهة ومقيد من جهة أ خرى.



 (347).........................................عشر الثالثالجزء   

التالي كما طرحه الس يد الشهيد )قده( حاصله: أ نه لو  ثم قد يطرح البحث

كان المشروط بالقدرة الشرعية أ هم ملاكاً من غير المشروط بها، فهل يقدم غير 

 المشروط على المشروط أ و ل؟ فيه تفصيل

ذا كان الم ر مشرعية بالمعنى الثالث وهو عدم ال  راد من القدرة ال أ نه اإ

ذ يكون الخطاب المرجوح ملاكاً فعلياً ووارداً تمبالخلاف   هذا الترجيح مطلقاً اإ

 .كون له ملاك أ هم من الآخرعلى الآخر بنفس فعليته ورافعاً لموضوعه، فلا ي

ش تغال بضد وان كان المراد من القدرة الشرعية بالمعنى الثاني وهو عدم الا

 واجب فهنا تفصيل بين صورتين:

آخر  الصورة ال ولى: أ نه لو كان لسان القيد هو ما لم تش تغل بواجب أ

ومقتضى اطلاق التقييد تقدم كل خطاب عليه ولو كان ملاكه مرجوحاً بأ حد 

 البيانات المتقدمة.

ز ليس بالتعبير العرفي المتقدم بل بر الصورة الثانية: ما لو ورد القيد الم

عنوان المقيد اللبي المتصل وهو عدم الاش تغال بواجب ل يقل عنه أ همية، وهذا ب 

الآخر المساوي أ و ال هم مرجحاً على هذا يد ل يقتضي أ كثر من كون الواجب ي التق 

بل كان  أ و مساوياً  الواجب المشروط ل كل واجب وان لم يكن ملاكه أ هماً 

الواجب المشروط على حاله، مرجوحاً بالنس بة الى هذا الواجب فيبق. اطلاق 

فعلياً خطابًا وملاكاً حال الاش تغال بالواجب المطلق فيتقدم عليه ل محالة بالهمية، 

والقدرة في الواجب المشروط هنا عقلية، وفي ال ول شرعية بالقياس الى الواجب 

من  المطلق وهو ما ل يقل عنه اهمية، وهذا أ مر معقول أ ن يكون الملاك أ هماً 

 بالبعض الآخر بالنس بة للواجب المشروط. اً اجبات مرجوحبعض الو 

: بأ ن اطلاق الواجب المشروط في صورة مرجوحية المطلق ل يقال

 معارض باطلاق الواجب المطلق.



 (348........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

: ل معارضة له لطلاق المشروط ل نه من التمسك بالعام في فأ نه يقال

 الش بهة المصداقية لمخصصه اللبي.

 ثالنتائج المس تخلصة من البح

النتيجة ال ولى: ان ما ذكره المشهور من أ ن المقيد بالقدرة الشرعية في 

ذ القدرة  مزاحمته مع غير المشروط فيتقدم الثاني عليه، وهو على اطلاقه ممنوع، اإ

بالمعنى ال ول المقابل للعجز التكويني ل تنفع في الترجيح كما تقدم ل ن هذا المعنى 

ل حدهما على الآخر على ما تقدم بيانه، وما محفوظ في كلا الدليلين فلا ترجيح 

يكون نافعاً في الترجيح هو القدرة الشامل للتعجيز وليس القدرة بمعنى عدم العجز 

 التكويني، ومثل هذا المعنى ل يمكن اس تظهاره من دليل المشروط.

النتيجة الثانية: أ نه لو ورد في لسان الدليل المشروط ان القيد بهذا العنوان 

آخر فأ نه ل اشكال في ترجيح غير المشروط وهو عد م الاش تغال بأ ي واجب أ

 بأ حد البيانات المتقدمة.

النتيجة الثالثة: أ نه لو أ مكن اس تظهار القدرة بالمعنى الثاني كما لو ورد عدم 

آخر مساوٍ او اهم، فالواجب الذي يحرز فيه أ نه مرجوح  الاش تغال بواجب أ

ترجيح، ومعناه أ ن القدرة فيه عقلية فنتمسك فالترجيح بالهمية يتقدم على هذا ال

 باطلاق الواجب المشروط لحال الاش تغال بالآخر غير المشروط.

ذا لم نحرز ان الواجب الآخر يكون ملاكه مرجوحاً بل احتملناه أ نه  واما اإ

راجح أ و مساوي بحيث يكون شاملًا لهذا القيد، وهنا ل يكن التمسك بالطلاق 

لاق في مورد الش بهة المصداقية ل نه مقيد بعدمه، والآخر بالطمن التمسك ل نه 

ذ لعل ملاكه أ قل فهو ش بهة مصداقية.  مقيد بالمقيد اللبي المتصل فيه اإ

 وههنا شقوق ثلاثة:

 ال ول: ان يكون الواجب الآخر مرجوحاً، وهنا يتمسك باطلاق المشروط.



 (349).........................................عشر الثالثالجزء   

ق الآخر ل الثاني: ان يكون الواجب الآخر مساويًا أ و أ هم فيتمسك باطلا

باطلاق المشروط الذي تكون القدرة فيه شرعية بالبيانات السابقة الثلاثة 

 ساوٍ أ و أ هم.بم المتقدمة أ و عقلية ولكن ملاكه ليس 

الثالث: احتمال ان الواجب الآخر اما مساوٍ أ و أ هم أ و مرجوح، فعلى ما 

حد وا ذكره الس يد الشهيد ل يصح التمسك بأ ي واحد من الاطلاقين ل ن في كل

ز بالنس بة للخطاب المشروط، وللمقيد اللبي بر منهما ش بهة مصداقية للقيد الم

ذ ل يحرز انتفاء القيد والنتيجة هي التخيير وعدم ثبوت  بالنس بة للخطاب الآخر، اإ

 الترجيح مع الاحتمال المذكور.

وجوابه: أ نه بناء على ما ذكر سابقاً من أ ن الصحيح ان المولى لو لم يرد 

وم الملاك واهميته لفظاً في خطابه فيمكن التمسك باطلاق خطابه كي يبرز عمالمقيد 

قه لذلك، ما لم يحرز المقيد اللبي، وهو هنا ما احرز القدرة في الآخر فهو انما أ طل

عقلية واحرز اهميته، وهذا غير محرز فيصح التمسك بالطلاق ما لم يبرز القيد 

 لى القيد فأ نه لم يتصد لبراز الاهمية.لفظاً بأ خذه بلسان دليله فلو ابرز المو

وعلى هذا ففي صورة واحدة يمكن التمسك بالطلاق على ما بني عليه 

الس يد الشهيد )قده( وهي صورة ما لو كان الملاك في الآخر مرجوحاً واما ما 

 احتمل فيه ذلك أ و مساواته أ و اهميته فلا.

ترجيح في صورتين، واما بناء على ما ذكرناه يصح التمسك بالطلاق وال

ال ولى ما ذكره )قده( وهذه الصورة التي احتمل فيها ملاك الآخر اما لهميته أ و 

 مرجوحيته أ ومساواته.



 (350........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 ترجيج ما ليس له بدل على ما له بدل
 

وقد قرب هذا المرجح من قبل مدرسة المحقق النائيني )قده(: بأ نه ما له بدل 

قق بالبدل ويح ركمما يمكن ان يتدا له بدلما ل يمكن ان يزاحم ما ليس له بدل ل ن 

به الواجب بخلاف ما ليس له بدل حيث يقتضي متعقله تعييناً، وعليه فيتعين 

حقق بذلك كلا يعلى ما له بدل حيث يؤخذ ببدله ل  ال خذ بما ليس له بدل

الامتثالين، فمثلًا لو كان عند المكلف ماءً ل يكفيه الا لحد أ مرين اما أ ن يتوضأ  

أ ما ان يطهر به ثوبه النجس، وال ول وهو الوضوء له بدل وهو التيمم والثاني به و 

ل بدل له، فيقع التزاحم بين تحصيل الطهارة المائية بالوضوء وبين تطهير ثوبه 

 ببدل الوضوء وهو التيمم. .الخبثية، فيقدم رفع الخبث ويكتف لتحصيل الطهارة

بدل طولي الذي يكون متفرعاً  غير تام، ل ن الكلام فيما له وهذا البرهان

على العجز عن التيان بالمبدل، ومن الواضح ان ال مر يقتضي متعلقه تعييناً 

بالخصوص ولو كان له بدل طولي وانما ل يقتضي متعلقه بالقياس الى بدله العرضي 

كما في الواجب التخييري، فلو فرض ان أ حد المتزاحمين كان له بدلً عرضياً ل 

لواجب الآخر كان ذلك خروجاً عن باب التزاحم موضوعاً ل ن ما هو يزاحم مع ا

الواجب حقيقة انما هو الجامع بين المبدل وبدله العرضي، والجامع ل يزاحم الواجب 

 الآخر.

وفي المقام الطهارة المائية تجب تعييناً وينتقل الى البدل وهو التيمم مع العجز 

وجوبه ولو عج ز على لى الوضوء فيبق. عن الوضوء، والمكلف يمكنه صرف الماء ع

نفسه وقع في العصيان ل نه قادر على كليهما لقدرته على الجامع والقدرة على الجامع 

 قدرة على الفرد، فهذا البيان غير تام وعليه لبد من بيان ثانٍ.



 (351).........................................عشر الثالثالجزء   

: بأ ن البرهنة على هذا المرجح اما ان تكون باعتباره مرجحاً وهو ان يقال

سائر المرجحات، واما ان يرجع الى أ حد المرجحات اما السابق  مس تقلًا في عرض

حيث يقال بأ ن القدرة فيما ليس له بدل عقلية وفيما له بدل شرعية، أ و يقال: بأ ن 

 ما ليس له بدل أ هم مما له بدل، وهو المرجح القادم.

وجوبه  طلاق ما ليس له بدل ل ناما الصيغة ال ولى للبرهان: هو التمسك با

علي حتى بالش تغال بالآخر وهو ما له بدل، في حين ل يمكن التمسك مطلق وف

باطلاق ما له بدل لحال الاش تغال بما ليس له بدل ل نه من التمسك بالعام في 

، عدم الاش تغال بواجب أ هم أ و مساوالش بهة المصداقية لمخصصه اللبي وهو 

 ية.وتطهير الثوب هو كذلك أ هم أ و مساوي فلا اطلاق للطهارة المائ 

: بأ ن اطلاق ما ليس له بدل ل يجري ل نه من التمسك بالعام في ل يقال

 الش بهة المصداقية لمخصصه.

: ليس ال مر كذلك فأ ن المقيد اللبي وهو عدم الاش تغال بواجب فأ نه يقال

آخر  ليس له بدل ل مطلقاً حتى ما له بدل ولو كان بدلً طولياً فهو  أ و مساوٍ أ هم أ

ل ن الوجه في التقييد هو لغوية الاطلاق على ما تقدم خارج عن القيدوذلك 

البرهنة عليه، مع كون الاش تغال بالآخر أ هم أ و مساوي، وفيما له بدل هذا 

من جهة تحصيل كلا واضحة الاطلاق ل فائدة فيه، واما فيما ليس له بدل ففائدته 

ك الملاكين، ملاك ما ليس له بدل بامتثاله وملاك البدل الذي هو نفس ملا

ملاك المبدل فيكون المقيد  المبدل، حيث يكون هذا البدل وافياً بكل أ و جل  

هم الذي ليس له بدل ل ما له بدل، الااللبي متعيناً بخصوص الواجب المساوي أ و 

خطاب الواجب الذي ليس له بدل  اطلاقه على حاله، وهذا معناه ان فيبق.

عكس وهو معنى الورود ويتم به يكون رافعاً لموضوع الخطاب الذي له بدل دون ال

 الترجيح.



 (352........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

: انه يتم فيما لو فرض ثبوت البدلية حين الاش تغال بما ليس له وأ شكل عليه

ز نفسه من الطهارة المائية وانتقل الى الطهارة الترابية، بدل )تطهير الثوب( فعج  

فلو صحت البدلية هنا حتى لمن عج ز نفسه فينتقل الى الطهارة الترابية فتجب 

ذا كانت هذه البدلية في حقه، وحينئذٍ يقال: ل بد من اطلاق ال مر عل  يه، اإ

بتطهير الثوب، ولكن ثبوت البدلية لمن عج ز نفسه غير ثابتة وانما هي ثابتة لمن عجز 

عن الطهارة المائية أ ول ال مر، وليست ثابتة لمن عج ز نفسه مع كونه قادراً عليها أ ول 

 ال مر.

 وجواب ذلك:

البدلية ثابتة في الكثير من الموارد ل نه مع صرف الماء في الطهارة  أ ولً: بأ ن

الخبثية سوف يكون عاجزاً عن التيان بالطهارة المائية، وحيث ان الصلاة ل 

ز نفسه بل حتى لمن اش تغل بغير الواجب كمن اراق الماء، تسقط بحال، ولو عج  

بالتيمم موجود بحق هذا  وحيث ل تسقط الصلاة هنا فيأ تي بها مع التيمم وال مر

 المكلف فتكون البدلية قد شرعت في حقه، وليس ممن يشك في جعل البدلية له.

ذن البدلية هنا ثابتة ولكنها متوقفة على تمامية اطلاق الصلاة وانها ل  اإ

ذا لم تثبت البدلية فيكون المكلف عاصياً، وعليه فالطلاق ثابت  تسقط بحال، واإ

فالبدلية من جهة الطهارة الحدثية فأ نه ش بهة مصداقية، من جهة تطهير الثوب ل 

الصلاة ل تسقط بحال كان لهذا الكلام وجه  الثابت لناكن ينعم لو لم  محفوظة

آخر الوقت بنحو لم  ويكون لهذا الكلام وجه فيما لو كان التزاحم بين ال مرين في أ

بالوضوء أ و التيمم يبق الا وقت واحد بمقدار الوضوء أ و التيمم بحيث لو لم يش تغل 

من فيه الوقت فيهما مع تطهير ثوبه ويتمكن  ساويت هو م و ا يهفسوف خفرج وقت

، ومع صرف الماء في تطهير الثوب ولم لفرض امكانه التيمم مع تطهير الثوب التيمم

يش تغل بالتيمم لم يكن عاجزاً فيخرج الوقت ولم يبق منه ولو بمقدار ركعة وعليه 



 (353).........................................عشر الثالثالجزء   

ذ مع خروج الوقت يمكنه من الطهارة المائية بال مر سيسقط ال مر بالتيمم أ   يضاً اإ

القضائي فالعجز الطولي غير متحقق في حقه، فهنا مع ال مر المضيق تسقط الصلاة 

ذ يمكن ي مثل فه اتيانها مع الطهارة المائية، فالادائية، وس تكون الصلاة قضائية اإ

الا  يوجد عجز الوقت العجز الطولي غير متحقق بل ليكون المورد مع ضيق 

ذ هو غير الناشئ من التضاد في صرف الماء بأ ي الطهورين ، حتى يثبت البدل اإ

ذ أ ول ال مر ل عجز )ل ن القدرة على الجامع قدرة  اثباته مشروع داخل الوقت اإ

البدلية ل نه فرع الاش تغال  لثباتعلى الفرد( كما ل عجز شرعي لو قلنا بأ نه كاف 

 احراز لل همية ليتحقق العجز الشرعي.بما ليس له بدل أ هم، ول 

ولو خرج الوقت فلا أ ثر للتيمم لسقوط ال مر الادائي بالصلاة وال مر 

آخر الوقت فلا  القضائي يكون مع الطهارة المائية، وعليه فلا يتم ال مر بالتيمم في أ

 يتم هذا البيان، وهنا جواب ثانٍ.

آخر الوق ذا كان طرفاً للتزاحم ثانياً: وهو ان يقال بوجود العجز الشرعي أ ت اإ

نعم العجز التكويني غير موجود لفرض قدرته على الجامع، ولكنه عاجز عجزاً شرعياً 

ذ يقال بأ نه ل تشترط أ همية ما ليس له بدل ليتحقق العجز الشرعي حتى يقال:  اإ

آخر، فلو كان ما ليس له بدل  بان الترجيح يكون بملاك الاهمية وهو مرجح أ

بدل فأ ن العجز الشرعي متحقق ل ن الشارع هو من جوز  له أ ن مساويًا مع ما له 

ذ الملاك المساوي يكفي عند  يرمف الماء في ما يكون مضاداً لذلك الواجب، اإ

المولى في صرف الماء فيما هو مساوي ملاكاً وفرض المساوي هو فرض عدم 

 شرعي لرمف قدرته على صارفالمرجح في الاهمية محققاً للعجز الشرعي اي له 

الآخر، وعليه فيكون ما ليس له بدل راجحاً على ما له بدل بملاك عنوان ما ليس 

 له بدل ل بملاك ال همية.



 (354........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

: ان البدلية متحققة أ ول الوقت وان العجز الطولي يكفي لل مر فيقال هنا

موجب لرفع اليد بدل ل اطلاق ما ليس له فبالبدل وال مر ال دائي باق على حاله 

ذا كا ن التزاحم في أ ول الوقت للواجب الموسع أ و في وسطه، و أ يضاً لو عنه، هذا اإ

آخر الوقت فأ ن البدلية ثابتة وان لم يكن عجز تكويني ل فعلي   -كان التزاحم في أ

ل عجز لمكانه صرف الماء في الوضوء في  نو ل في طوله، والآ قبل مضي الوقت 

ل مر الادائي قد سقط الوقت الباقي ومع مضي المدة سوف يكون عاجزاً ولكن ا

ذ ل أ مر بالتيمملمساوقته مع ال مر الادائي وتبدله الى القضائي  . ومعه ل عجز اإ

ذ يكفي فيه أ ن يرمف قدرته في الضد  نعم هي ثابتة مع العجز الشرعي اإ

المساوي ل ما يكون أ هماً فأ ن صرف القدرة في المساوي صرف مولوي يقبله 

عي كالعجز التكويني ففي حال المساواة الذي يعني المولى فلو قلنا بأ ن العجز الشر 

ا ليس له بدل على ما له بدل، بالبيان المتقدم ل نه لمطلاق ال مر ن اعدم المرجح فا

 يحفظ ملاك ما ليس له بدل وملاك ما له بدل.

حيث يفترض كون البدلية ثابتة في  فالشكال على البيان المتقدم غير تام،

ذ ل يتم في التزاحم أ ول الوقت أ و في المرتبة السابقة ليتم اط لاق ما ليس له بدل، اإ

آخر الوقت.  وسطه، وكذا ل يتم في أ

: ان يقال بان البدلية ثابتة وان موضوع ال مر بالبدل والصحيح في الاشكال

ثابت اما للعجز التكويني أ و الشرعي، ولكنه ل ينفع في التمسك بالطلاق ل ن 

عاً أ و تكويناً فيما له بدل فيأ تي بالبدل، الا انه العجز سوف ينشأ  طولً اما شر 

بحاجة الى اثبات بان البدل الذي يثبت في طول العجز وافٍ بتمام ملاك المبدل، 

ذ مقدار من الملاك سوف يفوت من المبدل وانما  ودليل البدلية ل يفي بذلك، اإ

أ و مساوٍ لما  ي، فلو كان الملاك الفائت لزماً أ و مهماً بقأ مر بالبدل لتحصيل ما 

 ليس له بدل فالطلاق يكون لغواً، ويصير المورد حاله حال التزاحم بما ليس لكل



 (355).........................................عشر الثالثالجزء   

ون كل منهما على الآخر، وهذا الاحتمال قد يك ةواحد منهما بدل مع احتمال اهمي

من التمسك بالعام في الش بهة  فيما له بدل فيكون التمسك باطلاق ما ليس له بدل

، على برهان اثبات المقيد ولغوية الاطلاق، ولعل الشاهد المصداقية لمخصصه اللبي

على ذلك هو ما يس تظهر من بعض الروايات الحكم بعصيان من اهرق الماء وما 

ذلك الا لتفويت ملاك ل يمكن تحصله لفوات مقدار منه من المبدل في موارد 

هما التعجيز، فالطلاق ما ليس له بدل ل يتم وكذا اطلاق ما له بدل فأ ن كلا

مقيد بالمقيد اللبي )وهو ما يحتمل أ هميته أ و مساواته( والملاك في خصوص المبدل 

ذ هو لي ن عس مزاحماً لما ليس له بدل فيخرج ل في الجامع بين المبدل والبدل، اإ

يكون عاصياً للملاك الذي ل يمكن حيث ز نفسه بالراقه ن عج  ممباب التزاحم 

 غوية اطلاق الخطاب، فهذا التقريب غير تام.بالبدل فيدخل في ل بالعملتحصيله 

 : انه بالمكان ان يدفع هذا الاشكال:أ قول

أ ولً: ان ما جعله شاهداً على لزوم وفاء البدل بتمام ما للمبدل من ملاك 

يكن له بدل لو لم له من خلال الحكم عليه بالعصيان لمن أ هرق الماء، انما هو فيما 

طلاق للحكم بحيث يحكم بالعصيان لمن اس تعمل الماء ، واما ما له مزاحم فلا امزاحم

 في المزاحم الآخر كتطهير ثوبه أ و بدنه.

ثانياً: ان نفس جعل البدل يس تكشف منه أ نه واجب بتمام ما للمبدل من 

ذ يأ تي عليه ما جع ملاك والا كان من البرهان على المقيد اللبي  لهجعله لغواً اإ

آخ بر عنه بدليل ر ل يقل أ همية( وهو ما عُ المتصل )وهو عدم الاش تغال بواجب أ

اللغوية في جعل الاطلاق لحال الاش تغال بالآخر فكما ل يصح اطلاق ال مر 

 لتفويت الملاك ال هم كذلك ل يصح اطلاق ال مر لحال البدل.

وثالثاً: ولو تنزلنا وقلنا بأ ن ملاك البدل ل يمكن ان يفي بملاك المبدل بتمامه 

ل، وانما يصح في البدل العرضي ل المبدفي طول العجز عن والا لم يكن بدلً 



 (356........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

الطولي، وهذا وان كان صحيحاً ولكن نقص ملاك البدل يسد من جهة التسهيل 

رض الاسم. عند الشارع، غوالتوسعة على المكلفين بتوس يع دائرة الطاعة وهو ال

 لة التسهيل والتوسعة يكون ما للبدل مساويًا لما للمبدل.اضم مسبف 

ا الاشكال غير تام، وعليه فان الترجيح بهذا المرجح على البيان ال خير فهذ

 يكون تاماً.

آخر، وهو الترجيح بملاك  ثانياً: وهي محاولة ارجاع هذا المرجح الى مرجح أ

أ همية ملاكه اكثر من احتمال  احتمالالاهمية، حيث يقال بان ما ليس له بدل 

 اهمية ملاك ما له بدل، بالبيان التالي.

ن ما ليس له بدل يحتمل ان يكون مساويًا ملاكاً مع ما له بدل فيقال هنا ا

 –الوضوء  –بأ ن تطهير الثوب من الخبث أ هم من تطهير البدن من الحدث 

 ويحتمل العكس وهو احتمال نسبته اليهما على حد واحد.

ولكن يوجد احتمال بصالح ال ول وهو ان تكون الطهارة الخبثية مساوية 

 لية ثلاثة: اما اهمية التطهير من الخبثفع الوضوء، وعليه فالحتمالت ال ع ملاكاً م

أ و اهمية الوضوء أ و مساواتهما، والاحتمال ال ول يقابله الثاني ل ن احتمال الاهمية 

موجود في كل منهما واحتمال المساواة يكون بصالح ما ليس له بدل فلو جاء بما هو 

نه س يكون حافظاً لمقدار من ملاك المبدل فأ   –التيمم  –البدل مع تطهير الثوب 

فلا يفوت كل الملاك المساوي لذلك، ويضاف الى المساوي من  –الوضوء  –

تطهير الثوب من الخبث حيث يصبح المجموع أ كثر من جهة تحصيل ملاك التطهير 

وهذا معنى كون احتمال المساواة  –وملاك البدل، ان جعلناه دون ملاك المبدل 

واما المبدل فليس له الا احتمال واحد وهو احتمال  –له بدل لصالح ما ليس 

ل الاهمية واحتمال المساواة حتماليس له بدل له احتمالن هما ا ما والاهمية 

قول توبتطبيق بعض قوانين حساب الاحتمالت في تحديد القيم الاحتمالية والذي 



 (357).........................................عشر الثالثالجزء   

لى ال خرى موجودة از احدهما عيكانت الاحتمالت المس تلزمة لمت  كميتينبأ ن كل 

في كل منهما باس تثناء احتمال واحد يكون مختصاً باحدهما كانت القيمة الاحتمالية 

 لمتياز تلك الكمية على اختها أ كبر من القيمة الاحتمالية للعكس بحسب النتيجة.

وما امتازت به القيمة الاحتمالية لما ليس له بدل، هي احتمالية المساواة 

غيرها، وتفصيل هذا القانون في محله، وانما يؤخذ هنا أ صلًا فتكون أ كبر واهم من 

 موضوعياً مسلماً لنطبقه في المقام.

وثبوت بدلية البدل على تقدير التساوي ثابتة باعتبار حصول العجز 

الشرعي في صورة الاش تغال بما ليس له بدل الذي ل يقل عنه اهمية على ما 

 بحسب الحقيقة انما يقع بين تمام ملاك ما مرت الاشارة اليه، وهذا يعني ان التزاحم

ليس له بدل ومقدار منه فيما له بدل وهو المقدار الفائت بالنتقال منه الى البدل 

ذا كان يفوت منه شيء، فيكون ما ليس له بدل أ هم ملاكاً على هذا التقدير  اإ

 فيؤخذ به ويقدم على الآخر في مقام التزاحم.

ض ان طرفي حساب الاحتمال هما الكميتين انه لماذا نفتر  وههنا اشكال:

 الطرفين هما الملحوظتين من الطهارة الخبثية، والطهارة الحدثية بالوضوء، بل نجعل 

الصلاة مع الطهارة الخبثية والتيمم، والاخر هي الصلاة مع النجاسة الخبثية 

ساواة ل والوضوء ول نعلم ايهما أ هم ملاكاً فاحتمال الاهمية موجود واما احتمال الم 

له بدل، كما كان في الفرض ال ول ل ن ما ليس يكون في صالح أ حدهما وهو 

 الاضافة الناش ئة منه كما يمكن ان تكون لهذا يمكن ان تكون لذاك.

ذا كان احتمال تساوي ملاك كل مما له بدل وما ليس له بدل  وجوابه: انه اإ

ذا موجوداً في نفسه وكان احتمال أ همية كل منهما بنحو واحد ، كما هو المفروض فيما اإ

دليل خاص على الخلاف، الا ان احتمال الصلاة مع الطهارة الخبثية والتيمم يكن لم 

آن  مما يجعلانه أ هم من الآخر، وهما احتمال اهمية الطهارة  –عاملان  –له منشأ



 (358........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

الخبثية على الطهارة الحدثية، هذا مع قطع النظر عن ال دلة الخاصة باعتبار ان 

كن، وانما هذا الاحتمال في نفسه حيث يقال الطهور الخبثي أ هم من الوضوء ر 

الطهور الحدثي، واحتمال المساواة وهو بصالح أ همية الطرف ال ول وهو الصلاة مع 

ذ مع المساواة كان الصلاة مع التيمم أ كثر وأ قوى ملاكاً من  الطهارة الخبثية و التيمم، اإ

ذ يضاف الى ملاك تطهير الث وب ما سوف يحصله من ملاك الطرف الآخر اإ

 .الطهارة الحدثية ببدلها وهو التيمم

ذن احتمال أ همية الصلاة مع الطهارة الخبثية والتيمم له عاملان يوجدان فيه  اإ

 من الاحتمال ال كثر ملاكاً كما في الطرف الآخر.

وهذا الاشكال مبني على ادخال كل الاحتمالت في الحساب من الملاكات 

ع أ نه ينبغي ادخال خصوص الملاكات المتزاحمة وما هو متزاحم هو غير المتزاحمة م

خصوص الطهارة الخبثية مع الطهارة الحدثية بالوضوء، هذان كل منهما فيه ملاك 

احتمال اهميته موجود واحتمال مساواته مع الآخر أ يضاً موجود، وهو بصالح أ همية 

اوي مع مقدار من ملاك الطهارة الخبثية ل نه يس تطيع ان يحفظ هذا الملاك المس

ذا كان البدل حافظاً لمقدار من  الوضوء من خلال بدله وهو التيمم، وهذا تام اإ

ذا تم صغرى المفروض تمامية و  ملاك المبدل مع عدم الدليل الخاص لحدهما، فاإ

 كبرى الترجيح بملاك ال همية كما س يأ تي، فقد تم هذا المرجح.

آخر وهو تقديم ما هو م وهو محاولة ارجاع هذا المرجح  ثالثاً: يد ق الى مرجح أ

بالقدرة العقلية من الواجبين المتزاحمين على ما هو مقيد بالقدرة الشرعية في لسان 

دليله، وهنا يقال بأ ن ما ليس له بدل مقيد بالقدرة العقلية وماله بدل مقيد بالقدرة 

ذ ل تفويت فيه من ملاك  الشرعية، فيتعين اطلاق ال ول لحال الاش تغال بالثاني اإ

دم ما ليس له بدل بخلاف العكس وكون القدرة في مال بدل على المولى فيما لو قُ 

شرعية، حيث أ خذت القدرة في لسان دليله، ل ن فرض وجود البدل هو تقييد 



 (359).........................................عشر الثالثالجزء   

وجوبه بعدم القدرة على المبدل، وهذا المعنى يس تفاد التزاماً منه ان المبدل وهو 

ن الوضوء مثلًا مقيد بالقدرة عليه،  لوجدان الماء والتمكن من اس تعماله فك نه قال: اإ

كنت قادراً على الوضوء فتوضأ  وان لم تكن فتيمم، فيكون دليل البدلية في قوة 

أ خذ القدرة في دليل المبدل بخلاف دليل ما ليس له بدل حيث لم يؤخذ في دليله 

 القدرة بل العقل قيده بأ ن ال مر حال العجز يكون لغواً.

ان غاية ما يس تفاد من أ خذ القدرة في لسان  ،كال مشتركهذا اش وفيه:

الدليل، ان القدرة هنا هي بالمعنى ال ول المتقدم في مقابل العجز التكويني وقد 

تقدم أ نه في مثل هذه القدرة يكون المكلف قادراً على كل من المتزاحمين لقدرته 

رافعاً لملاك الآخر  ز نفسه عن أ حدهما، فيكون عاصياً وليسعلى الجامع وانما يعج  

فهنا ل ترجيح بل تخيير بينهما على ما  ،حتى يكون من باب ترجيحه على الآخر

تقدم بيانه فيما س بق، نعم لو اس تفيد معنى القدرة الثاني بمعنى عدم الاش تغال 

آخر اس تفيد منه   الاش تغال باحدهما رافع لملاك الآخر. أ نبواجب أ

واس تظهرنا بأ ن العجز له معنى أ شمل  ولو تنزلنا عن هذا الاشكال المشترك

بأ ن هذا أ يضاً عجز يقال ال بالآخر حينئذٍ تغمنه ومن التعجيز الحاصل من الاش  

 عرفي، ل ن العرف يتوسع في معنى العجز فهذه توسعة عرفية.

ومع ذلك يشكل: ان اس تفاده دخل القدرة في الملاك على ما مر انما تكون 

ذ يقال بان ذك نكتها ر القيد في لسان الدليل مع كون الدليل كسائر التأ سيس ية اإ

ال دلة مقيد بالمقيد اللبي لضافة معنى جديد وهو كون القدرة المذكورة في لسان 

الدليل دخيلة في الملاك والا كان ذكر القيد لغواً، وهذا انما يتم فيما لو كان التقييد 

ل منفصل كما لو قال متصلًا بدليل المبدل، ول يتم فيما لو كان التقييد في دلي

ذا لم تتمكن من الوضوء فتيمم، فلا تتم النكتة المذكورة ولزمه ان  بدليل منفصل اإ

ذ ال مر بالم  بدل مقيد بالقدرة وهذا اللازم ثابت سواءً ورد ال مر بالبدل أ م لم يرد اإ



 (360........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

كل خطاب مقيد لباً كما مر، فهذا الورود للقيد في الخطاب المنفصل ل يوجب 

ين أ خذ حعلى دخل القدرة في ملاك المبدل  تة لحمل ال مر بالبدلأ و نك  لغوية

ذ هو متوقف على كون القيد بالمبدل  ال مر به، فالظهور في تأ سيسه ل يتحقق اإ

ذ أ ي ربط لها بمدلول  لفظياً، ول يس تفاد ذلك من الدللة الالتزامية لل مر بالبدل اإ

 نعقد له ظهور في التأ سيس ية.المبدل الثابت سواءً وجد لزمه أ م لم يوجد، فلا ي 

والمدلول الالتزامي ل  بالمبرزولو شئت قلت: المدلول الاس تعمالي مقيد لفظاً 

ذ ل  ق له ومخصصه ضيربط له به نعم هو مقيد لحكمه وم يغير المدلول الاس تعمالي اإ

بحال القدرة، وهذا المعنى كان ثابتاً في نفسه بحكم العقل، والمفروض أ نه غير كافٍ 

ات دخل القدرة في الملاك فالنكتة تنحرم في كون ال مر بالمبدل فيه قيد لثب

بدل من الدللة الالتزامية لل مر بال القدرة لفظاً بالمدلول الاس تعمالي ل ما اس تفاد 

 س تفاد نكتة جديدة.ت ن القيد ثابت بالمقيد اللبي فلا ل  

اثبات ان  مع ذلك ل يمكن المبدلولو سلمنا اتصال دليل البدلية بدليل 

آية الوضوء فان ال مر  القدرة في الحكم المبدل شرعية وانها دخيلة في الملاك، كما في أ

بالتيمم فيها متصل بال مر المبدل بالوضوء، ومع ذلك نقول ان نكتة ذكر القيد وابرازه 

ل تتم الا مع انحصار الغرض في ذكرها بهذا المعنى بحيث  لفظاً لدخالته في الملاك

آخر لذكرها ولو احتمالً فضلًا عما لو كنا نجزم به  لو لم يكن هناك من ثمة غرض أ

رض غبحيث يكون التيان بالقيد ذكراً لجلها وعليه فلا ظهور لذكرها من أ جل 

رض الآخر كما يقال في القيود غلالدخول في الملاك بل جيء بالقيد لجل ذلك ا

هو الضعيف و كر القيد هنا الاحترازية، فلو قال المولى اكرم العالم الضعيف فذ

ل جل التنبيه على عدم الغفلة عن اكرامه وعليه فالظهور في الاحترازية غير تام، 

والنكتة هنا لم تكن منحرمة ومعروفة عرفاً، وفي المقام ال مر كذلك فان التيان 

فهذا القيد جيء به لتشريع  -ان لم تجدوا ماءً أ و كنتم مرضى أ و على سفر -بقيد و



 (361).........................................عشر الثالثالجزء   

آخر غير المبدل، وموضوع البدلية هو العاجز عن المبدل، ك نه البدل و  هو أ مر أ

ت بالتيمم، فالقيد هنا مربوط بالبدل ل بالمبدل  قال وان كنت عاجزاً عن المبدل فاإ

فلا يس تفاد منه دخل القدرة ل مر بالمبدل فهذه الاس تفادة عرضية ل انها مقصودة 

آخر وهو أ خذ القدرة  من ذكر القيد، والنكتة لهذه الجهة ل لجهة تأ سيس موضوع أ

في الملاك، بل نقطع أ نه جاء بالقيد لل مر بالبدل، وهذا من غير فرق بين الدليل 

ذا  المتصل أ و المنفصل فأ ن النكتة هي مجيء القيد لل مر بالمبدل، وانما تتم النكتة اإ

ذا كنت قادراً على الماء ومتمكناً  من  ورد القيد بالقدرة بنفس دليل المبدل، واإ

 اس تعماله فتوضأ ، فهنا تتم النكتة وهي لغوية أ خذ القيد لو ل دخله في القدرة.

ومن هنا يقترم وجه تقديم ما ليس له بدل على ما له بدل على أ مرين هما 

قوة احتمال ال همية بما ليس له بدل على ما له بدل، وكذلك على البيان ال ول 

 المتقدم بعد دفع الاشكال عليه.



 (362........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 ل هميةالترجيح با
 

وله شقوق ثلاثة: ال ول: الترجيح بمعلوم ال همية، والثاني: الترجيح بمحتمل 

 ال همية، والثالث: الترجيح بقوة احتمال ال همية.

 اما الشق ال ول: وهو الترجيح بمعلوم ال همية.

 أ نه يمكن أ ن يقرب بأ حد تقريبين:

بضد واجب  : ان المقيد اللبي العام، وهو عدم الاش تغالالتقريب ال ول

مساوٍ أ و أ هم، وهذا القيد ينطبق على الاش تغال بال هم بالنس بة الى المهم، ول 

ينطبق على الاش تغال بالمهم بالنس بة الى ال هم، فيكون ال هم رافعاً لموضوع وجوب 

المهم، واما عدم انطباقه على الاش تغال بالمهم ل نه اش تغال بما هو مرجوح بحسب 

دليل ال هم لفرض الاش تغال بالواجب المهم ال قل  الفرض، وعلى هذا فاطلاق

أ همية ل وجه لرفع اليد عنه ول ملزم عقلًا بتقييده، وهذا يعني ان دليل وجوب 

ال هم رافع بامتثاله لموضوع وجوب المهم دون العكس ولذا يتعين التيان بال هم وهو 

 معنى ورود دليل ال هم على دليل المهم.

 ما س يأ تي من الاشكال عليه وجوابه.وهو تام بغض النظر عن 

: هو حكومة العقل بتقديم الواجب ال هم على الواجب المهم التقريب الثاني

حيث يكون ال هم معلوم ال همية ولو لم يتم اطلاق خطاب ال هم لحال الاش تغال 

بالمهم والوجه في ذلك ان ترك ال هم يكون تفويتاً لملاك منجز من دون عذر ل ن 

المهم ل يشكل عذراً لتفويت الزيادة الملاكية الموجودة في ال هم تحصيل ملاك 

ذ ل يجوز ان يرمف قدرته في  بخلاف العكس، والعقل يحكم بتحصيل ال ول اإ

المهم، ول يقصد بالزيادة انها من س نخ الملاك للثاني حتى يقال: لعل الملاكين 

ولى ل نها التي تدخل في متباينين، وانما يقصد بالملاك الذي يكون مورد اهتمام الم



 (363).........................................عشر الثالثالجزء   

العهدة وتتنجز بحكم العقل ل مجرد المصلحة الواقعية، فحفظ النفس يكون اكثر 

اهتماماً للمولى من حفظ المال، وهنا يقال: ان حفظ ما هو أ هم وأ كثر اهتماماً 

 للمولى وهو حفظ النفس متعين وهو يترجح على حفظ المال بحكم العقل.

مسلك المشهور القائل بأ ن الخطابات الشرعية  انما يتم على وهذا التقريب

ليست مشروطة بالقدرة وان قيد القدرة غير مأ خوذ في الخطاب بل هو قيد في 

 الامتثال وشرط للتنجيز وان الخطابات مطلقة والملاكات كذلك.

مر ن بل الخطابان كذلك غاية ال  اوعلى هذا المسلك يقال: بأ ن الملاكين فعلي

اً لعدم قدرة المكلف على امتثالهما معاً وحينئذٍ يحكم العقل ن معيانهما غير منجز 

 بتقديم ال هم حيث يتعين بحكمه.

واما لو قلنا بأ ن القدرة شرط في التكليف فلا اطلاق للخطاب في حال 

 العجز ل نه غير مقدور للمكلف وكذا في موارد التضاد.

هم فعلياً واشكال الترجيح بحكم العقل أ نه موقوف على ان يكون ملاك ال  

على كل حال حتى في حال الاش تغال بالمهم، واما لو لم يكن فعلياً بل تعليقياً أ ي 

بالقدرة الشرعية بالنس بة الى المهم أ و احتمل ذلك فلا يكون التيان بالمهم مقيد 

مفوتًا لملاك ال هم لعدم فعليته، واذا لم يكن فعلياً فيحصل الشك في أ صل وجود 

 .-البراءة  –يف فعلي ويكون مجرى لل صل المؤمن الملاك وعليه فلا تكل 

: أ نه يمكن اثبات فعلية ال هم حين الاش تغال بالمهم من اطلاق فاإن قلت

 دليله فيترجح عليه.

 : هذا رجوع الى التقريب ال ول.قلت

هذا وقد يعمم هذا الاشكال ويسري الى التقريب ال ول، بدعوى ان 

ذا كان ملاك اطلاق خطاب ال هم لحال الاش تغال بالم  هم انما يصح التمسك به اإ

ال هم فعلياً حين الاش تغال بالمهم، بمعنى كونه مشروطاً بالقدرة العقلية ل ن 



 (364........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ل كان قد لوحظ فيه قيد ال همية، وهو عدم الاش تغال بضد واجب ل كاالاش

ذ هو أ وسع من  يقل اهمية عن المتعلق والاش تغال بهذا الضد ل يحقق القيد اللبي اإ

اما  .أ و أ هم تكون القدرة فيه عقلية و عدم الاش تغال بضد واجب مساووه ذلك

لو كانت قدرته شرعية فلا بأ س ان يبق. خطاب المهم على اطلاقه، كما لو كانت 

ذ مع  قدرة المهم عقلية وقدرة ال هم شرعية فتنعكس النتيجة فيقدم المهم على ال هم؛ اإ

المولى المكلف عن ال هم الى المهم  القدرة في ال هم غير عقلية فيمكن ان يرمفكون 

الذي باش تغاله يرتفع ملاك ال هم وبه يرتفع موضوعه فلا تفويت على المولى، فالمقيد 

اللبي يشمل المهم الذي تكون قدرته عقلية وان الآخر ال هم لو كانت قدرته شرعية 

ا ومع الشك فكيف يتمسك باطلاق ال هم فلعل القدرة في المهم عقلية، ومع كونه

عقلية فالمقيد اللبي هنا يكون تاماً ويكون ال هم مشروطاً والمهم مطلقاً، وعليه فلا 

بد من احراز فعلية الملاك لل هم حين الاش تغال بالمهم، ومع الشك في كون القدرة 

 في ال هم عقلية أ و شرعية فلا فعلية له لحال الاش تغال بالمهم.

ل بما ل يقل عنه أ همية مع كون وبعبارة: ان خطاب المهم مقيد بعدم الاش تغا

ملاكه فعلياً في فرض الاش تغال بالمهم وفي المقام ل يحرز كون ملاك ال هم فعلياً في 

 حال الاش تغال بالمهم لكي يكون الاش تغال به رافعاً لموضوع المهم.

: انه يمكن احراز فعلية ملاك ال هم من نفس اطلاق دليله لحال وجوابه

اطلاق خطاب المهم فلا يمكن التمسك به لحال الاش تغال  الاش تغال بالمهم واما

بال هم ل نه ش بهة مصداقية، لحتمال كون القدرة لل هم عقلية وهو أ هم أ و مساوي 

 ومع عدم اطلاق المهم يبق. اطلاق ال هم.

ولك ان تقول: ان اطلاق ال هم يحقق موضوع المقيد اللبي في خطاب المهم 

عارض باطلاق المهم لحال الآخر، ل ن القيد اللبي فيمنع عن اطلاقه للآخر ول ي

المأ خوذ في كل خطاب عبارة عن قيدين، كونه مساويًا أ و أ هم محرز بالوجدان 



 (365).........................................عشر الثالثالجزء   

حسب الفرض وكون ملاكه فعلياً حين الاش تغال بالآخر محرز بالطلاق، وعليه 

 يكون الاطلاق ال هم حاكماً أ و وارداً لموضوع خطاب المهم، فال هم يحقق القيد

اللبي لطلاق المهم وعليه ل يمكن التمسك باطلاقه لحال الاش تغال بال هم فاطلاق 

ذ ل اطلاق له.  ال هم حجة ول حجة في اطلاق المهم اإ

وعلى هذا فالتقريب ال ول تام، ولكنه مبني على مسلك الس يد الشهيد 

رز )قده( وان المقيد اللبي هو واقع الاش تغال بضد واجب مساوٍ أ و أ هم وهذا مح

بالوجدان وأ ن قدرته عقلية وملاكه فعلي محرز بالطلاق، فاطلاق ال هم تام وقيد 

المهم متحقق فلا اطلاق له، فأ ن فعلية الملاك وعدمه كنفس الملاك تابعة 

 للخطاب.

واما لو لم نقبل هذا المسلك وقلنا ان القيد اللبي المانع من الاطلاق هو 

ل همية وليس الواقع فسوف تختلف النتيجة مورد العلم بالملاك أ و مورد العلم با

 على ما س يأ تي بالترجيح بمحتمل ال همية.

: وحاصله بأ نه لو جوزنا التمسك بالعام وهنا بيان ثان ذكره الس يد الهاشمي

في الش بهة المصداقية لمطلق القيد أ و لخصوص المقيد اللبي كما في المقام، ومع ذلك 

الاش تغال بال هم بل العكس هو الصحيح، ل يمكن التمسك باطلاق المهم لحال 

ذ ثبت ان ملاكه فعلي  وذلك ل ن التمسك باطلاق ال هم لحال الاش تغال بالمهم، اإ

بمعنى ان قدرته عقلية من نفس اطلاق خطابه، ل ن الملاكات من شؤون المولى 

ليه ل من قيود الموضوع التي تؤخذ بالمرتبة السابقة ليتعين على المكلف  وراجعة اإ

ذا كان الخطاب احر  ازها، بل الملاك مدلول الخطاب والخطاب يكشف عنه فاإ

مطلقاً كان الملاك كذلك، وكون الاش تغال بال هم محقق للقيد الثاني للمقيد اللبي، 

ن المقيد اللبي لدليل المهم محرز، وعليه ل معنى للقول بامكان التمسك  وعليه فاإ



 (366........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ول ش بهة في المقام بعد احراز القيد باطلاقه في الش بهة المصداقية لمخصصه اللبي، 

 اللبي المانع من التمسك بالطلاق.

يشتركان بمقدمة مشتركة وهي ان الخطاب الذي يراد التمسك وكلا البيانين 

باطلاقه لحال الاش تغال بالآخر، ان هذا الاطلاق تام وبه يثبت فعلية ملاكه لما 

هذه الناحية فاطلاق كل  تقدم من ان اطلاق الملاك تابع لطلاق الخطاب، ومن

 خطاب ليس من التمسك بالعام في الش بهة المصداقية.

واما المناقشة في المقدمة الثانية، وهي وجود مقيد لبي متصل بكل خطاب 

ذا قلنا بأ ن الخارج من  ومع أ خذه واقعاً بكلا قيديه فأ ن كلا البيانين يكون تاماً الا اإ

واقعاً وان قدرته عقلية،  أ و مساوٍ  س هو الاش تغال بواجب أ همالمقيد اللبي لي

وبرهان المقيد اللبي، الاش تغال بضد واجب معلوم الوجوب أ و المساواة والاهمية 

المعلومة وكون القدرة عقلية، فلا بد من احراز كلا القيدين لكي خفرج المقيد اللبي 

اما لو كانا مشكوكين أ و أ حدهما فهو ليس بخارج بل هو داخل في اطلاق 

لما مر بأ ن هذه الخصوصيات ترجع الى الخطاب ول معنى لتؤخذ قيداً، الخطاب 

فاطلاق الخطاب يعني اطلاق الملاك وأ نه فعلي، وكذا من جهة كونه أ هم، فهذه 

 من شؤون ملاكات المولى ول علم للمكلف بها ودرجتها وكميتها.

وعلى هذا فالمقيد اللبي خفرج العلم بالخصوص، ومع الشك فان التمسك 

ذا كان الآخر مشكوك الوجوب أ و ل يعلم با لطلاق لمورد الشك يكون تاماً، فاإ

بوجوبه كمن ل يعلم بتطهير المسجد وأ نه واجب، فاطلاق ال مر بالصلاة بالنس بة 

اليه يكون فعلياً مع كون الازالة أ هم ول يجوز له ان يقول حين الاش تغال بالزالة 

هنا  لق لوجوب الصلاة ل نه مقيد واحتماحتمل وجوبها وان ملاكها أ هم فلا اطلا

تحقق القيد فلا يصح التمسك بدليل )صل( ل نه من التمسك بالعام في الش بهة 

 البراءة منه. يالمصداقية فاجر 



 (367).........................................عشر الثالثالجزء   

ذ الاطلاق لما هو مشكوك الوجوب تام  ولكن جريان البراءة غير صحيح اإ

ذ لعل المولى أ راد أ ن يرمف المكلف من مشكوك الوجوب الى معلوم ه والمولى اإ

اطلاق خطابه وهو ما يلزم  يبقحفاظاً على الملاك المعلوم الوجوب بل المشكوك يُ 

 به الكل.

وهذا خير شاهد على ان المقيد خفرج صورة العلم بفعلية الملاك ل الوجود 

 الواقعي للملاك.

وتطبيقه في المقام ان اطلاق المهم لحال الاش تغال بال هم المشكوك من 

فيه شرعية، تام ل ن الشك في كون قدرته شرعية معناه الشك  حيث كون القدرة

ذ لم يحرز كون قدرته  في أ صل وجوبه واصل ملاكه فيصح التمسك باطلاق المهم، اإ

عقلية والمقيد اللبي ل خفرج الا صورة العلم بالوجوب فيصح التمسك باطلاق المهم 

عقلية، وعليه فيقع  لحال الاش تغال بال هم للشك في قدرته بعد عدم احراز كونها

التعارض بين الاطلاقين هذا في البيان ال ول واما البيان الثاني فاننا نحرز باطلاق 

خطاب ال هم ان قدرته عقلية وان ملاكه فعلي لحال الاش تغال بالآخر فيقدم 

 عليه.

: ان المقيد اللبي ليس هو عدم واقع القدرة العقلية والملاك الفعلي وجوابه

 .هم محرز للمقيد اللبي، المانع من التمسك باطلاق المهمواطلاق خطاب ال  

واما لو كان المأ خوذ في المقيد اللبي لخطاب ال هم هو عدم الاش تغال بضد 

لو كان احرازاً تعبديًا، واطلاق و واجب مساوٍ أ و أ هم معلوم ومحرز الملاك، 

رد العلم خطاب ال هم ل يحقق العلم بفعلية الملاك وكون القدرة فيه عقلية، ومج

 بال همية ل دخل له في تعيين كون القدرة في ال هم عقلية أ م شرعية.

وحيث ان المولى اطلق خطاب المهم وبه يثبت بان قدرة الآخر شرعية 

 .وليست عقلية بمعنى ان ملاكه ليس بفعلي لحال الاش تغال بالآخر



 (368........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

وليس التمسك باطلاق خطاب المهم من التمسك بالعام في الش بهة 

اقية لمقيده اللبي ل ن الخارج من الاطلاق هو صورة العلم ل الواقع، وهو ل المصد

حقق قيد خطاب المهم، وعليه فيقع التعارض بين يتحقق باطلاق خطاب ال هم ليُ 

الاطلاقين في مورد )ملاك ال هم( فاطلاق ال هم يثبت ان ملاكه فعلي واطلاق 

هذا بناء على كون المقيد اللبي  كذبان،تالمهم يثبت ان ملاك ال هم ليس بفعلي في 

الاطلاق غير  في الاطلاق وهو مورد العلم، وأ ن هو خصوص مورد اللغوية

مطابق للواقع، وهو مورد العلم بفعلية الملاك للآخر ومورد أ همية الآخر، وحيث 

 جاء المولى باطلاق خطاب المهم، ومعناه عدم فعلية خطاب ال هم.

لاك للخطاب ال هم ليس بفعلي حتى يتم ل بد ان يحرز كون الم ل يقال:

 اطلاق خطاب المهم.

ان كون الملاك فعلياً أ و ليس كذلك من الشؤون العائدة للمولى  فأ نه يقال:

ذ هو قيد  وهو أ عرف بملاكات احكامه، ومثل هذا ال مر ل يجعل بيد المكلف اإ

اطلاق لو كان الوجوب الآخر مشكوكاً يرجع الى  قلناراجع الى المولى، ولذا 

هذا، فهذه الخصوصيات ترجع لعالم الملاكات والمولى باطلاق ل خطاب الوجوب 

ذ لعل الآخر ليس  خطاب المهم يريد ان يحفظ المكلف من الوقوع بالخطأ  اإ

بواجب، وأ نه اطلق خطاب المهم ل جل احتمال كون القدرة في الآخر شرعية، ففي 

ذ لم فظ غرض المولى ل لغوية فيه لطلاق الخنحكل مورد  طاب ول اس تهجان اإ

نعم في مورد العلم يكون ملاك الآخر فعلياً وان قدرته عقلية  ،يرد في دليل لفظي

فاطلاق الخطاب المهم يكون لغواً ومس تهجناً، ومع الشك في خصوصية المساواة 

أ و ال همية أ و الفعلية فيبق. اطلاق المهم فيقع التعارض بين الاطلاقين ل نه من 

ولو  اد فرض أ خذ القدرة شرطاً في التكليف فلو احرزنا مرجحطلب الضدين بع

تحقق المقيد اللبي ب من الخارج نقول بان الخطاب ال هم ملاكه فعلي فيثبت الترجيح 



 (369).........................................عشر الثالثالجزء   

فعلية ملاك ال هم، لحالت العجز  يثبتفي اطلاق خطاب المهم، أ و  –اللغوية  –

كما في الواجبات من نفس خطابه ل نه من لوازمه ل من لوازم اطلاق خطابه، 

التوصلية التي نحرز كون ملاكاتها فعلية في موارد التعجيز فضلًا عن موارد العجز 

ذ  ت بالدللة الالتزامية ل صل خطابه الذي يكون بمثابة نثبفيقدم دليل ال هم اإ

المخصص بخلاف المهم حيث يمكن تخصيصه وأ نه ليس بموجود لعدم فعلية ملاكه 

آخر فعلي وأ همملاك لوجود  ، فالتقديم هنا لدليل ال هم بتقديم ملاك خطابه المثبت أ

 لوجود ملاكه حال الاش تغال بالمهم .



 (370........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 الشق الثاني

 الترجيح بمحتمل ال همية على غيره 
 

وهو ما كان احتمال الاهمية أ حد الواجبين المتزاحمين موجود في احدهما دون 

 الآخر فيقدم عليه، ويمكن الاس تدلل عليه بوجوه:

ذا علُم بأ همية  :ال ول وهو ظاهر من كلمات المحقق النائيني )قده( هو أ نه اإ

أ حد الواجبين المتزاحمين فقد علم بسقوط اطلاق دليل الآخر باشتراطه بعدم 

التيان بمتعلق ال ول، واما ما يحتمل اهميته فلم يحرز سقوط اطلاقه فلا بد من 

ل اهميته لحال الاش تغال ال خذ به، والوجه في ذلك، ان اطلاق خطاب ما ل يحتم

حسب الفرض، واما اطلاق ما  غو مع فرض ان مقابله أ هم أ و مساوٍ بالآخر ل

ذ ل لغوية فيه،  يحتمل اهميته لحال الاش تغال بالآخر فلا موجب لرفع اليد عنه اإ

ا يحتمل أ هميته بمفأ ن المقدار الفائت من ملاك ما ل يحتمل متحقق في التيان 

 من الآخر. هماً وزيادة في فرض كونه أ  

: أ نه بهذا المقدار من البيان، فأ ن التمسك باطلاق ما يحتمل وأ شكل عليه

أ هميته من التمسك بالعام في الش بهة المصداقية لمخصصه اللبي المتصل، بعد التسليم 

أ و أ هم، وفي المقام  باً بعدم الاش تغال بضد واجب مساوٍ بتقييد كل خطاب ل 

ه في ال همية، ولو جاز التمسك من طرف ما احتمال مساواة الواجب الآخر مع

يحتمل لحال الاش تغال بالآخر في فرض المساواة لجاز من الطرف الآخر ولدخل 

باب التزاحم في باب التعارض في الموارد التي يحتمل ال همية في كل واحد من 

 الخطابين تمسكاً باطلاقه لحال الآخر.



 (371).........................................عشر الثالثالجزء   

يتم الورود في المقام تمسكاً : أ نه بالإمكان تعديله وتتميمه بحيث وجوابه

باطلاق خطاب ما يحتمل أ هميته من دون ان يكون من التمسك بالعام في الش بهة 

 المصداقية.

)بيانه(: ان برهان المقيد اللبي هو برهان اللغوية في اطلاق الخطاب في 

مورد كون الاش تغال بضد مساوٍ أ و أ هم لس تلزامه طلب الضدين في فرض 

لمكلف من ال هم أ و المساوي الى غيره، وال ول مس تحيل المساواة أ و صرف ا

 والثاني لغو واس تهجان ل نه خلاف غرض المولى فيما كان الآخر مفصولً.

واما صورة الاش تغال بالضد الذي ل يحتمل اهميته أ ي أ نه اما ان يكون 

مساويًا أ و مفضولً فلا موجب لرفع اليد عن اطلاق الخطاب الآخر وهو ما 

ذيحتمل اهم  رض الزائد غلعل المولى أ راد ان يحفظ هذا ال يته لحال الاش تغال به، اإ

في حال كون المش تغل به مفضولً وأ نه لم يرد ايقاع المكلف في الخطأ ، ول جل 

حفظ هذا الاحتمال، احتمال حصول العلم بال همية أ و احتمالها لدى المكلف بعد ان 

 الحقيقية، واطلاق الامر لما هو كانت الخطابات الشرعية مجعولة على نهج القضايا

محتمل ال همية لرمف المكلف عما يحتمل مفضوليته الى ما يحتمل اهميته احتياطاً من 

دون موجب لرفع اليد عن هذا الاطلاق الا في مورد العلم بالمساواة أ و ال همية 

وهو ما قام البرهان عليه من القيد وليس هذا من التمسك بالعام في الش بهة 

اقية لمخصصه اللبي وهذا ينتج ان القيد العام هو عدم الاش تغال بضد واجب المصد

معلوم المساواة أ و معلوم ال همية أ و محتملها، وبذلك يكون الاش تغال بما هو محتمل 

 ال همية رافعاً لموضوع خطاب الآخر ووارداً عليه دون العكس.

بما ذكره في : بأ ن حفظ غرض المولى ل يتعين وهذا البيان قد يعلق عليه

الدليل لحتمال أ نه في مثل هذه الموارد ل تعين للغرض فيما ذكر بل قد يكون هنا 

آخر وهو التسهيل على المكلفين أ و عدم ايقاعهم في العسر والحرج بعد بناء  غرض أ



 (372........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ذا اصطدم الاحتياط  الدليل على تقديم اطلاق ما يحتمل اهميته احتياطاً، وعليه اإ

ذا ضم بمعسر والحرج رفع اليد بالوقوع في المشقة وال  ا يزول به العسر والحرج، فاإ

الى ذلك كون الآخر مساويًا لما يحتمل أ هميته فتكون موارد الاحتياط بلحاظ مجموع 

الحالت لكل مكلف قليلة ول معنى ل خذها احتياطاً حفظاً لغرض المولى، ان لم 

 نقل بان العكس هو الصحيح.

ليل الثاني على البراءة ل على الاحتياط كما ويؤيد هذا بناءه )قده( في الد

 سيتضح.

بان يقال بان الاحتمالت أ ربعة حاصل ضرب ال هم أ و  ويمكن دفعه:

المساوي في المساوي والمرجوح، ول يمكن التمسك باطلاق واحد منها وهو حال 

المساواة في حين تبق. الاحتمالت الثلاثة على بقاء الاطلاق لل هم لفرض 

احتياطاً، وما قيل في الوقوع  نجزهذا الاحتمال م بالمهم، ويكون مثل  الاش تغال

في العسر والحرج غير صحيح ل ن الكلام بلحاظ حالت تواجه المكلف يحتمل 

 أ همية أ حد الواجبين المتزاحمين.

: أ نه مع التيان بما (بتقريب)التمسك باصالة الاش تغال العقلية،  الثاني:

الخطاب الآخر ل نه مقيد بعدم الاش تغال بالمساوي أ و يحتمل اهميته يعلم بسقوط 

الاهم ومحتمل الاهمية ل بد وان يكون أ حدهما وهذا بخلاف التيان بغير محتمل 

ال همية فأ نه مردد بين المساواة والمفضولية وعليه ل يعلم بسقوط خطاب محتمل 

 وارد الشك في فيكون المورد من مال همية به لعدم احراز كون ما أ تي به مساوياً 

 سقوط ما يحتمل اهميته وهو مجرى ل صالة الاش تغال.

ان الشك في السقوط الذي  وأ ورد عليه من قبل الس يد الشهيد )قده(:

د هو مورد ل صالة الاش تغال، انما هو الشك الناشئ من امتثال التكليف بع

لمأ خوذ ، وفي مقامنا الشك في سعة دائرة القيد امتثلالفراغ عن ثبوت التكليف الم 



 (373).........................................عشر الثالثالجزء   

في موضوع الخطاب لمحتمل ال همية من أ ول ال مر، وفي مثله يرجع ل محالة الى 

الشك في التكليف الزائد، وهو مجرى للبراءة ل للاش تغال ل ن هذا معناه ان 

وجوب محتمل الاهمية يسع لحال الاش تغال بالآخر أ و ليسع وهو يرجع الى سعة 

 وضيق القيد.

ذا دار ال مر بين جريان الاش تغال لمحتمل  : وهو ان يقال:وعليه تعليق أ نه اإ

ال همية في مورد ما ل يحتمل أ هميته، وبين جريان البراءة لما ل يحتمل اهميته وعدمها 

لحال الاش تغال بالآخر، بجريان البراءة لوجوب ما ل يحتمل اهميته لحال الاش تغال 

ل بمحتمل ال همية تام بما يحتمل أ هميته، ويكون التكليف لمورده في حال الاش تغا

 كونه محققاً للقيد اللبي.عدم  بعد

أ و يقال: بان محتملات التكليف هنا ان يكون ما يحتمل اهميته اما مساوي 

أ و مفضول، واطلاق ما ل  مساو هللآخر أ و أ فضل، وما ل يحتمل أ هميته اما ان

فأ نه يجري يحتمل لحال الاش تغال مما هو محتمل غير جارٍ في تمامها بخلاف العكس 

ل ن  في ثلاثة ل في جميعها وهو حال المساواة، فيتقدم ما يحتمل على ما ل يحتمل

ذلك أ حفظ لغرض المولى، وهذا ما اخذ به في تعديل الوجه الاول المتقدم ولكن 

 عن طريق اثبات الاطلاق احتياطاً.



 (374........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 الثالث

 ة أ يضاً ولكن بلحاظ الملاكالتمسك باصالة الاش تغال العقلي
 

أ نه تقدم في ترجيح المشروط بالقدرة العقلية على المشروط  :(قريببت)

بالقدرة الشرعية، وحاصله ان الاش تغال بكل منهما مفوت لغرض لزومي على 

ذا طبق على تفويت غير محتمل ال همية بالش تغال  المولى، ولكن هذا التفويت اإ

ذا طبق على بمحتمل ال همية فهو تفويت معذور فيه من قبل المولى جزماً وام ا اإ

تفويت محتمل ال همية بالش تغال بالآخر فهو مما ل يعلم المعذورية فيه من قبل 

 وكل تفويت يقيني لملاك المولى يكون مورداً يهماالمولى لعدم احراز المساواة، ف

 للمنع العقلي ما لم تحرز المعذورية فيه من قبل المولى نفسه.

ز صغراه وهو كون القدرة في محتمل : بتمامية كبراه وعدم احراوأ ورد عليه

ال همية عقلية كي يكون التفويت للملاك يقينياً، ول محرز لذلك سوى اطلاق 

الخطاب نفسه، وقد تقدمت مناقش ته وان التمسك به من التمسك بالدليل في 

 الش بهة المصداقية.

: بأ ن يقال: بان فعلية الملاك كاطلاقه واطلاق التكليف ويمكن الاجابة عنه

س تكشف من نفس الخطاب في مورد ل تحقق للمقيد اللبي فيه، وهو متحقق في ي 

ذ هو  فرض الاش تغال بما ل يحتمل اهميته لحال الاش تغال بما هو محتمل الاهمية، اإ

أ هم أ و مساوي، ومعه ل اطلاق لخطاب ما ل يحتمل أ همية بخلاف العكس فأ نه ل 

ذ هو اما مسال يحتمل اهم  تحقق للقيد في حال الاش تغال بما أ و مرجوح،  وييته اإ

ذا كان وكونه مساويًا خلف فرض ال همية المحتملة في عنوان المسأ لة ، اللهم الا  اإ

المساواة وقد تم رفضه وان القيد هو المعلوم المساواة وهنا ل  واقعالقيد المأ خوذ هو 

 معلومية، ومع تمامية اطلاق المحتمل اهميته فان قدرته عقلية ل محالة.



 (375).........................................عشر الثالثالجزء   

ن الوجه ال ول الس يد الهاشمي )حفظه الله( على كل م ذا وقد علقه

لي حيث علق عليه، بان احتمال ال همية ل يكون منجزاً ل ن قعوالثالث، الوجه ال

مرجعه الى الشك في التكليف، فأ ن احتمال ال همية حيث أ نه ليس واصلًا فهو 

 كاحتمال نفس التكليف فيكون مجرى لصالة البراءة.

ل بعذروما قيل الشارع، فهو  من : بان الملاك مع فعليته ل يجوز تفويته اإ

ممنوع فان الملاك وحده ل يكفي ل ن يكون ميزانًا لعدم جواز التفويت بل ملاك ما 

يحرز ان المولى يتصدى لرادة هذا الملاك، هذا هو ما ل يجوز تفويته حيث 

 ايجوز تفويت مل يكفي بل يكون مراد المولى أ و لهميته ومجرد الملاك وحده ل 

ذ لعله مساوي فلا يتصدى المولى  يريده المولى، وهذا مشكوك أ نه يريده أ و ل، اإ

 فأ يضاً غير معلوم. لرادته بالخصوص، واما كونه أ هماً 

نعم المولى يتصدى ل حدهما فهنا لباً وروحاً الشك في التكليف في ال همية 

 جري البراءة.أ ي الشك فيما هو مقتضي الطلب المولوي في

: لو ل التزاحم لكان الملاك مطلوبًا تعييناً من قبل المولى، وبعد ل يقال

التزاحم يشك في مطلوبيته، وهو شك ناشئ من العجز ل ن ال خذ بمقداره ملاكاً 

يريد ان ل يتركا معاً فيرفع يده  بلاة فلا فائدة ل حدهما تعييناً على فرض المساو 

ومرجعه هنا ان المولى في ارادة التعيين مشكوك فيه بملاك العجز عن تحصيله، 

للعجز عن تحصيله أ و ل )بمعنى تحصيل بما ل يفوت بمقداره( فيدخل في ان الشك 

ذا كان ناش ئاً من الشك في التحصيل  يكون مجرى للاش تغال ل ف في التكليف اإ

 البراءة.

صل هذا ل يجري هنا لو كان هو المقصود، فالتعيين ناشئ من أ   ولكن

الملاك بمقدار ما يساويه من الآخر فهذا مما يعلم بسقوطه في حال الترجيح وانما 

الملاك وهو  الشك في بقاء تعيين ال مر الآخر من خطاب محتمل ال همية من ناحية



 (376........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

واقعاً فهذا  اء ال مر على تعيينيته لو كان ما يحتمل اهميته واقعاً أ هماً قما يقتضي ب

تعيينيته ولكنه مشكوك من أ ول ال مر ل ن حاله حال الزائد هو ما يقتضي بقاء 

نفس أ صل الملاك، فاحتمال ال همية من ناحية احتمال الملاك الزائد هو شك في 

أ صل الملاك فيرجع روحاً الى الشك في ثبوت التكليف ل الى الشك في الامتثال 

ال القدرة حيث يجري في الاش تغ ول من الشك في المتعلق الناشئ من الشك في

لي والمقام ليس من واحد منهما ل من الشك في الامتثال وهذا واضح ول من قعال

الشك في القدرة على التحصيل لغرض المولى المعلوم فعليته ومقدار الغرض ل ن 

منشأ ه اطلاق ال مر وهو مشكوك ما لم تحرز الزيادة، وهو ليس كذلك، ل ن 

ذا كان بمقدار الآخر فلا يتصدى المولى لتحصيله  مقدار الملاك المأ تي به اإ

بالخصوص ولو كان أ كبر فيتصدى وهذه الزيادة غير معلومة فتجري البراءة، واما 

خصوص ال كبر وال قل فغير معلوم ومجرد وجود الملاك وكونه فعلياً في حال 

ليس شكاً في الامتثال وليس هنا الشك و  ،الاش تغال بالآخر ل يكفي لتحصيله

نما مقدار من الملاك ل قدرة على تحصيله لعدم شكاً في القدرة على ال  تحصيل، واإ

العلم به وما يعلمه هو مقدار ما في الآخر، فالشك بالحقيقة في أ صل الملاك المعلوم 

فعليته وان مقداره مساوي للآخر أ و أ كثر، ومنشأ  احتمال تعيين الوجوب 

 نه.واطلاقه هو الشك في أ صل الملاك فتجري البراءة شرعية أ و عقلية ع 

، التمسك باطلاق خطاب محتمل ال همية بأ نه بحاجة وعلق على الوجه ال ول

آخر، فأ ن المس تدل )قده( قد جعل المقيد اللبي ليس هو واقع المساوي  الى تعديل أ

أ و ال هم وانما القيد هو الاش تغال بما يعلم أ هميته أ و مساواته أ و ما يحتمل أ هميته، 

وفائدة التقييد  القيداوي أ و مرجوح فهذا خارج واما ما ل تعلم اهميته وهو اما مس

بما يحتمل اهميته هو ل جل حفظ الاطلاق في الطرف الآخر وفيه يحفظ المولى 



 (377).........................................عشر الثالثالجزء   

الغرض احتياطاً باعتبار ان مجعولته على نحو القضايا الحقيقية في حالت مواجهة 

ن الاحتياط مصيب للواقع.  المكلفين بعض حالت ال همية واإ

آخر، فان مورد احتمال ال همية،  الذي ذكره وهذا ما هو اإ يحتاج الى تعديل أ

موجود أ و غير موجود، وعلى هذا فان الاطلاق اما موجود جزماً في حالة عدم 

احتمال ال همية أ و أ ن القيد موجود جزماً في حالة احتمال ال همية، ومن هنا فأ نه ل 

اقية كي يقال بعدم مورد لش بهة التمسك بالطلاق في مورد القيد وأ نه ش بهة مصد

ذا علم بالمساواة أ و ال همية أ و احتمال الاهمية فالمقيد  صحة التمسك به، وهنا اإ

موجود جزماً وعليه فلا يصح التمسك بالعام لتحقق القيد ل ل ن الش بهة مصداقية 

بناء على صحة التمسك بالطلاق في مورد المقيد اللبي، ومع عدم احتمال ال همية 

 ساواة فالطلاق موجود جزماً، هذا اولً.وعدم العلم بالم 

وثانياً: عدم صحة التعامل مع الاطلاقات الشرعية بهذا النحو من التعامل 

ذ هو تعامل ناظر الى  من الواقع والظاهر )مورد الشك( فان ما ذكره  المرحلتيناإ

من ان احتمال الاهمية يكفي لعدم لغوية الاطلاق ليحفظ المولى اغراضه ولو في 

هذا الاحتمال، وهو غرض مولوي ظاهري ل واقعي، وهو في مورد التزاحم  مورد

الحفظي الذي عبر عنه )بالحتياط( وهذا هو ملاك الاحكام الظاهرية، ولكنه 

خلاف ظاهر الخطابات الشرعية فانها ناظرة الى ملاكات الاحكام الواقعية، وما 

في مورد الشك  بناه هنا مناسب للخطاب الظاهري الذي يتصدى المولى له

والتردد عند تزاحم ال حكام، واما الخطاب الواقعي لخطاب )صل( فأ نه ناظر الى 

بع عن الملاك الواقعي وحينئذ نامرحلة الواقع ل الظاهر، وان تحريك المكلف بها 

اما ان تؤخذ واقع المساواة أ و الاهمية قيداً، وهو الصحيح، ففي كل مورد يكون 

أ هم واقعاً وهو مناسب مع كون الخطاب ناش ئاً في ملاك الآخر مساويًا أ و 



 (378........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ح التمسك باطلاق ما يحتمل اهميته لحتمال ان حالملاكات الواقعية، ولكنه ل يص

 يكون مساويًا فتكون الش بهة مصداقية.

أ و ان نأ خذ القيد معلوم المساواة أ و معلوم ال همية وحينئذ تكون الخطابات 

 بال همية وهذا العلم متحقق في الطرفين، ل في كلها مطلقة ل ن القيد هنا هو العلم

ما يحتمل اهميته ول في ما ل يحتمل اهميته مع احتمال أ همية كلا الطرفين وتقع 

المعارضة على ما س يأ تي في الترجيح بقوة احتمال الاهمية، ولكنه يتم في المقام ل ن 

لغوية فيه بخلاف الآخر ليس بأ هم فلا خفرج عن اطلاق ما يحتمل اهميته، لعدم ال

 اطلاق ما ل يحتمل اهميته فأ نه لغو في مورد احتمال الاهمية للآخر.



 (379).........................................عشر الثالثالجزء   

 الثالثالشق 

 الترجيح بقوة احتمال ال همية
 

ويراد به ان احتمال ال همية موجود في كل من الواجبين المتزاحمين ولكنه في 

ح محتمل أ حدهما أ قوى منه في الآخر فيقدم عليه بنفس البرهان السابق في ترجي

؛ بأ ن يقال: ان القيد اللبي مقداره المتيقن هو ما يعلم أ نه ليس توسعتهاال همية بعد 

أ و يحتمل فيه ال همية احتمالً مساويًا مع احتمال الآخر  –اما مساوٍ أ و اهم  –بأ قل 

 أ و أ قوى منه.

واما صورة الاش تغال بما يكون احتمال الاهمية فيه أ ضعف عن احتمالها في 

لآخر فلا موجب لسقوط اطلاق خطاب ما فيه الاحتمال أ قوى، وما الخطاب ا

صرف المكلف عما يكون احتمال ال همية فيه أ ضعف الى ما يكون من يلزم منه 

 لغرض المولى بأ ي وجه من الوجوه.فيه احتمال ال همية أ قوى، ل نقض 

وبعبارة أ خرى: ان مظنون ال همية أ قوى من موهومها، فلو كان مظنون 

حق المكلف، ولكن اطلاقه يحفظ  فيأ هم كما لو كان مساويًا واقعاً ة ليس بال همي

المولى فيه موارد اصابة الظن للواقع اما ل نه غالب ال صابة أ و ل ن مجموع الظنون 

في جملة الحوادث تكون أ كثر من جملة الموهومات، فل جل أ ن يحفظ المولى هذا 

ذ فيه زيادة للظن على الوهم فلا  يكون اطلاق ما فيه احتمال ال همية الاحتمال اإ

أ قوى كما لو كان مظنونًا الى ما فيه احتمال ال همية أ ضعف كما لو كان موهوماً ول 

ذ المقيد ليس هو واقع المساوي  يكون من التمسك بالعام في الش بهة المصداقية، اإ

 بل خفرج ما كان الاطلاق لغواً واقعاً وعلماً، وهنا قد دخل على المقيد تعديل

جديد وهو ان مطلق الاهمية ل يكفي لشمول المقيد بل احتمال ال همية الذي 

يكون مساويًا لحتمال الآخر ل أ قل منه وفي الموهوم يكون أ قل منه فالطلاق 



 (380........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

الآخر لمورده يكون باقياً وتاماً فيثبت اطلاق مظنون ال همية لمورد الاش تغال 

 بموهوم ال همية.

نفس ما اشكل على الترجيح السابق بأ نه  :وأ ورد عليه الس يد الهاشمي

رض الواقعي والظاهري، وهما الغرض الواقعي في خطابه غال مرين من اللحظ 

والتزاحم الحفظي الناشئ من جهل المكلف وتردده، وقد مر انه خلاف الظاهر 

للخطابات الشرعية وان كان ثبوتًا أ مراً معقولً ولكنه خلاف مقام الثبات في ان 

ولى ايجابًا على عنوان أ وسع من عنوان الغرض الواقعي بحيث يشمل يجعل الم

موارد الشك فان ظاهر الخطاب أ نه يوجد في نفس المورد خطابًا وملاكاً فعلياً 

آخر فهذا الاطلاق خلاف ظاهر الخطابات ال ولية.  واما مورد أ

الايراد هنا بان القول بان المولى يلحظ الظن والوهم  ان هذا مضافاً الى

آخر يحفظ به ملاكاته خصوصاً في  ذ لعل له طريقاً أ عند المكلف مما ل دليل عليه اإ

مورد الوسوسة عند المكلف، وهذا معناه بأ ن الشارع حينما أ طلق الخطاب 

للمظنون لمورد الموهوم أ نه تعامل مع العقل العملي الذي يرى بأ ن الظن أ كثر 

بين المظنون والموهوم قد ل  كاشفية من الوهم، مع ان الشارع في مورد التزاحم

يسير على مسير العقل العملي ليرجح المظنون على الموهوم كما في دليل الانسداد، 

ذ ل دليل على ان الشارع سار على نهج العقل، ولذا نرى ان الشارع لم يعبأ   اإ

اعتبار حجية الخبر ولو كان الظن الشخصي على على بالظنون الشخصية، وكان 

  موارد يحفظ الظنون الشخصية.خلافه، ولعله في

ذن فالجزم بان المولى يجعل الخطاب مطلقاً في مورد الاش تغال بمحتمل  اإ

 الاهمية ال ضعف مشكل.

ل أ ن يرجع ا  ما قلناه بأ ن سعة الملاك وضيقه هي ما يكشف عنها لىاللهم اإ

الخطاب ل أ نها تؤخذ قيداً فيه غاية ال مر ان كل مورد علم فيه بأ ن خطاب ليس 



 (381).........................................عشر الثالثالجزء   

وراءه ملاك وان الكاشفية بال هم أ و المرجوح ليس مطابقاً للواقع بل هو مساوٍ، 

فهنا يقطع بسقوط الإطلاق، وفي غيره يرجع الى اطلاق الخطاب فهو الحجة 

ل صورة عدم الملاك  والكاشف عن ان الملاك وراءه هو ال همية، ول خفرج منه اإ

م اهميته، وهذا يعني ان الاطلاق له في المورد الآخر أ و كون الآخر ال هم المعلو 

من الطرفين ل ن مورد احتمال ال همية لكلا الطرفين يجعل اطلاق كل منهما للآخر 

تام فيقع التعارض بينهما فيخرج هذا الباب عن التزاحم ويدخل في باب التعارض 

 ولكن بلحاظ اطلاقيهما ل بلحاظ نفس الخطابين انفسهما.

حدهما أ هم أ و علمنا انهما ليسا متساويين  كان نعم مع العلم الاجمالي بان ا

الاطلاق من احدهما خاصة الا ان هذا العلم الاجمالي ل فائدة فيه لعدم منجزية 

ما تعلق بالمتضادين على الفرض وعليه فيرجع الى ال صول العملية وهي تقتضي 

 البراءة المنتجة للتخيير.

حتمال ال همية مع كون للترجيح بقوة ا فنيفظهر من ذلك أ نه ل برهان 

 الاحتمال في الطرف الآخر موجوداً.

هذا بخلاف احتمال ال همية فاطلاقه تام لمورد الآخر وهو كاشف عن فعلية 

ملاكه بلا ملزم لرفع اليد عنه، واما في المقام فهو يلحق بصورة مساوي احتمال 

 على الآخر.قوة الاحتمال ال همية للطرفين لعدم المرجح لحتمال 

ا وقد اعترض على الس يد الشهيد، بان القيد المأ خوذ في اطلاق هذ

ذا صيغ بعنوان اللغوية كما مر وان  الخطاب ما هي صيغته، فأ ن له ثلاث صيغ، فاإ

هذا القيد هو معلوم المساواة ومعلوم الاهمية وما يحتمل أ هميته والآخر اما مساوٍ 

كما هو معلوم  ياً ا علماً تفصيل  عدم مرجوحيته امأ و أ هم والصياغة الجامعة هو ما يعلم

ذ هو غما مساوٍ أ و  المساواة ومعلوم ال همية واما علماً اجمالياً كما في محتمل ال همية اإ

اهم، ففي كل مورد يكون هذا القيد متحققاً يكون الاطلاق لغواً واما عدم تحققه 



 (382........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

عليه فيكون ا يعلم بانتفائه وعدم تحققه و ممفالطلاق يكون تاماً، والقيد في مقامنا 

الاطلاق تاماً في كلا الطرفين ولو كان أ حدهما أ ضعف احتمالً ل ن ضعف 

ذا كان القيد منتفياً  الاحتمال ل خفرجه عن القيد، لوجود احتمال ال همية فيه، واإ

والاطلاق متحققاً وقع التعارض بين الاطلاقين، فلا ترجيح لحدهما على الآخر 

 .لم بعدم تحقق القيد بهذه الصياغةصداقية للعول تمسكاً بالعام في الش بهة الم

قيود الواقعية ل واما لو صيغ بعدم المساوي أ و ال هم الواقعي كما هو حال ا

المأ خوذة في أ لس نة ال دلة الشرعية كقيد العادل، والعلم مثلًا في قوله أ كرم العالم 

ذا كان عادلً  ف، وفي المقام قصد )عادلً واقعاً( وان لم يحرزه المكليالعادل أ ي اإ

مورد احتمال ال همية في كل من الطرفين فلا ترجيح لحدهما على الآخر، وان كان 

ذ قوة الاحتمال ل تنفي أ صل الاحتمال لل همية  أ حدهما أ قوى احتمالً من الآخر، اإ

في كل منهما، وهذا الاحتمال متحقق فيهما معاً فلا اطلاق لحدهما في حال 

ذ لعل  الآخر مساو أ و اهم ولو باحتمال ضعيف وحينئذ يكون الاش تغال بالآخر اإ

التمسك بكل منهما من التمسك بالعام في الش بهة المصداقية، وهنا وان كان ل 

 تعارض بينهما بل اجمال كل منهما حتى في ما يكون احتمال ال همية أ كبر من الآخر.

ة فيه غير بما يكون احتمال الاهمي يغ المقيد اللبي بعدم الاش تغالواما لو صُ 

موجود في الطرف الآخر بنفس الدرجة التي هو عليها من الاحتمال، وهذا ايضاً ل 

ذ لم  ايكون مرجحاً وذلك ل ن القيد الآخر يحتمل اهميته بدرجة ل تكون في ال ول اإ

رم الترجيح بقوة احتمال ال همية فقط ل بد فحبمرجوحيته ليتم الترجيح، وعليه يقطع 

همية متعيناً في احدهما بحيث ل يحتمل في الطرف الآخر والا وان يكون احتمال ال  

 لما يمكن الترجيح به، ورفع اللغوية بهذه الصياغة متحقق.

ل أ نه تقدم بان فيه تضمين  ولعل هذا هو مطلوب الس يد الشهيد، اإ

للخطابات الشرعية ال ولية للنظر الى ما يكون بمرحلة الظاهر من التزاحم الملاكي 



 (383).........................................عشر الثالثالجزء   

ناظرة الى خصوص ملاكات الاحكام الاولية الواقعية ومع هذا التضمين مع كونها 

فيكون خلاف ظاهر الادلة ال ولية في نظرها الى مرحلة الحفظ للملاك في 

حالت الشك والتردد للمكلف، وهذا الجعل وان كان بنكتة حفظ الاحتمال التي 

القضايا الحقيقية، قد تواجه المكلفين بعد كون الاحكام الشرعية مجعولة على نحو 

وما يكون مطابقاً للواقع منها اكثر فيجعل الاحتياط للمكلف، ل ن احتمال أ همية 

 الآخر موهومة فيما احتمال أ همية الاول مظنونة.

ل  وما ذكر من البرهان في عدم اللغوية في مرحلة الخطاب الظاهر صحيح اإ

تضمينه، ان الخطاب هنا واقعي خطاب )صل( وخطاب )ازل(، فلا معنى ل 

قيد الماخوذ ل بد وان يكون عدم ن المتزاحمان واقعية، وعليه فال وملاكات الخطابا

ذي، الاش تغال بالمساوي أ و ال هم الواقع في مورد العلم  بل القيدل تأ خذ قيداً  اإ

 باللغوية أ و اللغوية الفعلية.

ذا كان القيد هو العلم باللغوية فالصيغة ال ولى يصح الترجيح بالعلم  واإ

بالهمية وباحتمال ال همية بخلاف الشق ال خير فلا يتم لكون احتمال ال همية في 

 الآخر موجوداً.

ذا كان القيد هو واقع ال همية أ و المساواة فلا يتم الترجيح به الا في معلوم  واإ

 ال همية فقط دون الاخيرين.

ذا صيغ بالنحو ال خير تم الترجيح على الثالث ولكنه مشكل على ما تق دم واإ

 وبالمكان دفع الاشكال المتقدم:

الس يد الهاشمي  بما ذكره 
1

، بأ ن اللغوية هي عبارة عن اس تظهار عرفي بعدم 

الاطلاق في موارد العجز، وهذا القيد انما يكون تاماً في موارد العجز التكويني ل 

ذا لوحظ مجموع الاطلاقين أ و ان المكلف قادراً على امتثال  في مثل المقام، الا اإ

                                                           
  .. لنوري الساعدي 181ص 6( المحصول ج1



 (384........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

لقيد الواحد وانما اللغوية بلحاظ ل  ثبوت الاطلاق فيلا لغوية  ف ،بوحدهكل ضد 

الاطلاقين للضدين، اللغوية من جهة عجز المكلف عن امتثال الضدين معاً، 

وحينئذٍ يقال بان اللغوية ترفع عند وجود مزية ولو محتملة ل حد الاطلاقين، فانه 

ذ ل يبق. اطلاق احتمال ال همية ثابتاً حتى في  موارد الاش تغال بالضد الآخر اإ

لغوية في ذلك وان المولى يريد صرف المكلف عن فعل الضد الآخر الى الضد 

 الاهم احتمالً.

وهذا ليس من ثبوت الاطلاق ظاهراً ل نه رفع اللغوية الناشئ من احتمال 

 المزية في الضد، بل هو تصحيح للاطلاق ورفع اللغوية بالمزية المذكورة ول يراد

 قال بأ ن هذا الحكم ظاهري.يبها اثبات حكماً خالياً من الملاك ل 

نعم لو احتمل ال همية في كلا الضدين فأ نه يقع الاجمال في الخطابين من 

 ما ل نه من التمسك بالعام في الش بهة المصداقية في مورد الآخر.يهحيث اطلاق

فيه قوة  وبذلك ظهر ان الترجيح بال همية المعلومة والمحتملة وما يكون

 الاحتمال لل همية يمكن تخريجها على اساس الورود.

ذا لم يكن خطاب ال هم ورد فيه ما يدل على تقييده  وتمامية ما ذكر فيما اإ

بالقدرة الشرعية أ و فرض تقييده بها، وانما يتم في حال كون القدرة فيه عقلية وان 

ن دللة تكون تكون ثابتة من الخارج ل من نفس الخطاب واطلاق دليله أ و م

ل تم الاطلاق في الآخر )وهو ما يعلم عدم اإ مدلوله ل صل دليله ل ل طلاقه، و 

للواقع وان المولى أ راد اثبات ان ملاكه فعلي لمورد الآخر  تهاهمية( لحتمال مطابق 

ل ن الآخر ل فعلية لملاكه في مورده وان ذلك من شؤون المولى فيقع التعارض 

ال هم، بلحاظ كون القدرة عقلية في ال هم ل بلحاظ أ هميته بين الاطلاقين، المهم و 

 المعلومة.



 (385).........................................عشر الثالثالجزء   

ومن مجموع ما  تقدم يتضح ان ال همية علماً أ و احتمالً في موارد التزاحم يكون 

وارداً على المهم ل ن خطابه مقيد بعدم الاش تغال بال هم بينما اطلاق خطاب ال هم 

ذا لم يكن خطاب ال هم قد ورد ما ثابت في حال الاش تغال بالمهم، هذا تام فيما  اإ

يدل على تقييده بالقدرة الشرعية أ و فرض تقييده بها ولكن ل بمعنى عدم 

آخر بل بالمقدار المأ خوذ في المقيد اللبي المس ت  وهو عدم ترالاش تغال بأ ي واجب أ

الاش تغال بضد واجب أ هم أ و مساو فأ نه في هاتين الحالتين يمكن التمسك باطلاق 

ل الاش تغال بالآخر واما لو فرض ان القيد كان بمعنى عدم الاش تغال بأ ي ال هم لحا

آخر، فأ ن ورد ذلك في خطاب ال هم خاصة تقدم خطاب المهم عليه وكان  واجب أ

كم بحوارداً عليه، ولو كان أ هم، ل ن اطلاق الاهم في فرض الاش تغال بالمهم ساقط 

لفرض الاش تغال بال هم ثابت لما تقييده بالقدرة الشرعية بهذا المعنى واطلاق المهم 

تقدم من امكان التمسك باطلاق الخطاب لحال الاش تغال بضد واجب تكون 

القدرة فيه شرعية، وبهذا يثبت ان القدرة في المهم عقلية بالنس بة اليه، ومنه يظهر 

ذا كانا في طرفين متقابلين،  العقليةبان الترجيح بالقدرة  يتقدم على ترجيح بال همية اإ

كان ورود القدرة الشرعية بلحاظ الخطابين ال هم والمهم معاً فكان الملاك في وان 

آخر  .كليهما مشروطاً بعدم الاش تغال بواجب أ

فهل يتم الترجيح بال همية الى المشروطين بالقدرة الشرعية أ و ل؟ وفيما مر 

و تقدم بأ ن غير المشروطين بالقدرة الشرعية يتقدم خطاب ال هم على المهم، وكذا ل

كان مشروطاً بالقدرة العقلية، واما لو كان المهم مشروطاً بها فيقدم على ال هم 

 المشروط بالقدرة الشرعية.

، فقد ذهب المحقق والآن يبحث فيما كانا مشروطين بالقدرة الشرعية

النائيني )قده( الى عدم امكان الترجيح بالهمية، ل ن ال همية انما توجب التقديم فيما 

ذا كانا كلا  الملاكين فعليين وتامين، واما في المشروطين بالقدرة الشرعية فان اإ



 (386........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ملاك كل منهما موقوف على القدرة على تحصيله فلا يثبتان معاً بل يكون أ حدهما 

غير ثابت في نفسه لس تحالة ثبوت كليهما مع عدم ثبوت القدرتين وحيث ل يعلم 

ك المهم، فالدوران ليس بين ملاك ال هم أ و ملاهو ان ما لم يثبت من الملاك هل 

ليتعين بحكم العقل  –ال ضعف  –تفويت الملاك ال هم أ و تفويت الملاك المهم 

بل الدوران بين أ صل ثبوت الملاك وانه واقعاً هل  –ال ضعف  –تفويت المهم 

هو ملاك ال هم أ و ملاك المهم و ل موجب للترجيح باحتمال كونه أ قوى على احتمال 

ذا دل دليل على ثبوت ملاك كونه أ ضعف، كما ه و الحال في باب التعارض فيما اإ

آخر على ثبوت ملاك اس تحبابي  كذب بوعلمنا اجمالً  –ضعيف  –وجوبي ودل أ

احدهما فأ نه في مثل هذه الحالة ل يتقدم دليل الوجوب على دليل الاس تحباب 

 وكذلك في المقام.

 وقد اعترض عليه من بعض تلامذة مدرس ته:

ان كان كما أ فيد حيث ان ملاك الوجوب لم يثبت لبتلائه ان التعارض و 

بالمعارض ول علم لنا من غير ناحية دليله الساقط بالمعارضة فلا يتعين العمل على 

طبقه، الا ان باب التزاحم ليس كذلك حتى في مثل المشروطين بالقدرة الشرعية، 

قلًا وشرعاً ثابت بدليل للعلم بالمقام بفعلية ملاك ال هم ل نه على تقدير القدرة ع

ذ ل  وجوب ال هم بلا معارض، واما تقدير القدرة عقلًا وشرعاً فهو محرز وجدانًا اإ

مانع عقلي وشرعي من التيان بال هم، واما انتفاء المانع العقلي فواضح لوجود القدرة 

لآخر عليه، واما المانع الشرعي فان ما يتصور كونه مانعاً شرعياً هو ال مر التعييني با

المانع من صرف القدرة في طرف ال هم، وهذا ال مر التعييني بالآخر غير محتمل 

لوضوح ان تعيين الطرف الآخر بلا معين بمعنى ان المولى ل ينجز المهم ازاء ال هم 

ذ هو مقدور  أ و قل ان ال مر دائر بين التعيين لل هم والتخيير، فيتعين ال هم، اإ



 (387).........................................عشر الثالثالجزء   

ابه ويكون معجزاً مولويًا عن وجوب المهم ورافعاً عقلًا وشرعاً، فيتم ملاكه وخط

لملاكه
1

. 

والصحيح ان الاختلاف بين النائيني )قده( وبعض تلامذة مدرس ته ناشئ 

من عدم تحديد معنى القدرة الشرعية، ومع تحديدها فأ نه على بعض معانيها يكون 

 الحق معه وعلى بعضها الآخر يكون الحق معهم، واليك التفصيل:

لشرعية لها أ حد معنيين، اما بمعنى عدم الاش تغال بضد واجب القدرة ا

يكون رافعاً لملاك ال ول، الا ان ملاكه فعلي والمكلف ل يقدر عليه، حتى يقال 

 بأ نه فوته، بل ل تفويت لرتفاع موضوع الملاك الآخر.

واما بمعنى عدم ال مر المولوي بالخلاف، ومع ال مر فهو يرفع ملاك الوجوب 

والفرق بين المعنيين واضح فأ ن رفع الملاك الثاني بالش تغال بال ول، وفي ال ول، 

الثاني رفع ملاك الثاني بنفس جعل ال ول فعلًا كما قيل بان جعل وجوب النذر 

الاس تطاعة عليه فلا يجب الحج  وأ  يرفع موضوع وجوب الحج، بعد رفع القدرة 

 عليه.

ية واحدهما أ هم من الآخر والواجبان هنا كلاهما مشروطان بالقدرة الشرع 

 فهل المراد المعنى الاول من القدرة أ و الثاني منها.

آخر يكون رافعاً للملاك وفيه  فعلى المعنى الاول، الاش تغال بواجب أ

شقان، ل ن الاش تغال هنا هل هو لضد واجب مساو أ و اهم أ و الاش تغال بأ ي 

يكون تاماً لعدم واجب، فعلى الشق ال ول ل اشكال في فعلية الاهم واطلاقه 

ذ هو ليس بأ هم ول بمساوي فلم  رتفع وجوب الحج يتحقق قيده بالش تغال بالمهم اإ

بالش تغال به فقدرة الحج بالنس بة اليه عقلية وهنا ل يتم كلام الميرزا، ولكن هذا 

                                                           
  276ص 1( أجود التقريرات ج1



 (388........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

خارج موضوعاً عن محل البحث ل ن قدرة ال هم بالنس بة للمهم عقلية والمفروض 

 أ نها شرعية.

ثاني: وهو معنى الاش تغال بأ ي ضد واجب فأ نه يرفع ملاك ال ول وعلى ال 

لتكون القدرة فيه شرعية، فهنا يرتفع ملاك وجوب الحج ل أ نه يفوت بالعمل 

ذ كل منهما مشروط بعدم  بالضد، وكذا العكس وهنا يتم كلام النائيني )قده( اإ

لموضوع الآخر هما واجبان مشروطان ل مطلقان، كل منهما باش تغاله رافع ف الآخر 

ووارداً عليه والنتيجة هي التخيير ل الترجيح، وليس المورد من موارد الشك 

ذ ل تفويت يباطلاق خطاب ال هم ول تع  ين ال هم، ول مورد للاحتياط هنا اإ

 لملاك ال هم ومعه فلا حكم للعقل لرتفاع ملاك ال هم الذي هو موضوع حكم العقل.

يقتضي تعيين ال هم ول العقل يقتضيه ليحكم  وبهذا تبين أ نه ل اطلاق لفظي

 بالترجيح.

اما لو أ ريد من القدرة المعنى الثاني وان نفس ال مر بالضد يكون معجزاً 

 مولويًا بالآخر وصارفاً عنه.

: ال ول: ان القدرة يراد منها عدم المعجز الفعلي المنجز بمعنى عدم وهنا شقان

 اد منها واقع ال مر بالخلاف.الحكم بالخلاف المنجز الواصل، وان ير 

فعلى ال ول: الحق مع مدرس ته، ل ن خطاب ال هم قدرته شرعية بمعنى عدم 

المانع العقلي )القدرة عليه عقلًا( وعدم المانع شرعاً )عدم الخطاب الواصل المنجز( 

زاً عجم مرفوعاً ل ن خطاب ال هم صار مومع اثبات فعلية خطاب ال هم يكون المه

 اً لخطاب المهم.مولويًا رافع

ذ  وعلى الثاني: وهو )عدم التكليف الواقعي الواصل( فأ يضاً هنا شقان، اإ

عدم التكليف الواقعي بالضد، تارة يراد به عدم التكليف الواقعي الناشئ عن 

مقتضي وملزم مولوي له بمعنى عن نكتة تقتضيه، تقتضي صرف المهم الى ال هم، 



 (389).........................................عشر الثالثالجزء   

مطلقاً سواءً وجدت نكتة أ م لم توجد،  واخرى يراد بها عدم التكليف الواقعي

والمولى له ان يامر بال ول ويرفع الثاني، أ و بالعكس من دون تفويت فلا مقتضي 

لل مر ل بال هم ول بالمهم فيختار أ حد الطرفين فقد خفتار المهم على حد اختياره 

 فيثبت لل هم ولكنه ليس عن مقتضي بل ل نه أ صبح مخيراً ل حدهما لتساويهما 

ذ ل مقتضي لل مر يجعالتخيير فقد  ل التكليف على المهم وقد يجعله على ال هم اإ

 بهذا تعيناً ول بذلك كذلك وهنا الحق مع الميرزا.



 (390........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 طرق اثبات ال همية
 

لثبات أ همية أ حد الملاكين المتزاحمين على الآخر ذكروا بعض الطرق يرتبط 

ب ما فيها من النكات جلها باس تظهار عرفي من أ لس نة ال دلة الشرعية بحس

ذ يمكن  والمناس بات التي تختلف من مقام الى مقام، وهي غير محصورة بما س يذكر اإ

 الاهتداء الى طرق أ خرى، وأ هم ما يذكر:

( ان يتضمن لسان الدليل الشرعي ما يس تفاد منه أ همية التكليف عند 1

ية أ و احتمالها أ و المولى على نحو يس تفاد منه تقدمه على غيره علماً كما لو قطع بال هم 

بقوة الاحتمال، كما لو كان التكليف مما بنُي الاسلام عليه على ما في حديث بنُي 

 الاسلام على خمس، أ و أ نه من اركان الاسلام.

( ان يرد في لسان الدليل ما يتوعد على تركه وان ترك امتثاله كفر كما في 2

آية الحج فأ ن هذا اللسان يس تظهر أ همية الحج في ازاء الآخر اما قطعاً أ و احتمالً،  أ

ومثل هذه التعابير لم ترد في غير الحج ان لم نقل ان الوارد في بعض الادلة 

 التسهيل والتخفيف كاإزالة النجاسة عن المسجد.

( ان يس تفاد من ال دلة الطولية المتكفلة لبيان ال حكام الثانوية، كما في 3

 بطهور ومع تعذر الطهارة المائية بدائل بعض الواجبات الطولية، مثل ل صلاة الا

ينتقل الى الطهارة الترابية، وان الصلاة ل تسقط بحال، فان هذا اللسان يس تفاد 

منه ان الصلاة الاعم من الاختيارية والاضطرارية، أ هم من غيرها الذي لم يرد فيه 

ن دليلها مثل هذا التعبير وما ذلك الا ل ن المولى يهتم بملاكاتها فيس تظهر ال همية م

ذا وقع التزاحم بين الصلاة وغيرها.  قطعاً أ و احتمالً، وبالتالي يس تفاد منها الترجيح اإ

( من مناس بات الحكم والموضوع المرتكزة عند العرف والعقلاء التي تضفي 4

على دليل الحكم الشرعي ظهوراً عرفياً لتحديد الملاك وتشخيص اهميته، وهذا انما 



 (391).........................................عشر الثالثالجزء   

 لبيان احكام مركوزة بنفسها وملاكاتها عند العقلاء، نظير يكون في ال دلة المتكفلة

ذا وقع التزاحم بينها وبين حفظ المال فأ نه ل  خطاب وجوب حفظ النفس المحترمة اإ

اشكال في وجوب حفظها ولو ادى ذلك الى اتلاف المال وكان مال الغير المحرم 

ذ ان ملاك حفظ المال وعدم الترمف به ذنه، اإ ذن  الترمف به بدون اإ من دون اإ

صاحبه من شؤون احترام الغير ومن تبعاته فلا يعقل ان يكون مزاحماً مع حفظ 

وجود أ صل الغير وفي قباله، هذا الارتكاز العرفي يعطي لدليل وجوب حفظ 

النفس المحترمة ظهوراً في ال همية لملاكه وبالتالي انحفاظ اطلاقه لحال الاش تغال 

لورود وترجيح خطاب حفظ النفس على المقتضي ل –بالآخر كالغصب مثلًا 

 حرمة الغصب، أ و حرمة اتلاف المال.

( كثرة التنصيص على حكم من قبل الشارع فأ نه يس تظهر من الكثرة 5

التنصيصية أ همية الواجب، فأ ن المولى لو أ راد ملاك حكم أ كثر فأ نه يطالب به اكثر 

اً عن مزيد المحبوبية كما هو حال المولويات العرفية فان كثرة التنصيص يكون كاشف

 والمطلوبية لهذا الملاك على غيره مما لم يكثر التنصيص عليه.

نعم التنصيص ل ينحرم منشأ ه بالهمية فقد يكون له مناشئ أ خرى، مثل 

أ نه مما يغفل عنه العرف، أ و كونه خلاف الطبع، او كونه مما يكثر الابتلاء به أ و 

مع العامة أ و كونه مورداً لكثرة سؤال الرواة  كونه خالياً من المحذور باعتبار اتفاقه

 الى غير ذلك من المناشئ المحتملة.

فان انحرم التنصيص بال همية من دون الاحتمالت الاخرى فهنا يقطع 

باهمية هذا الوجوب وبها يثبت الترجيح، والا فأ ن الاكثرية كما يكون سببها 

كثرية، وهذا الاحتمال الاهمية كذلك توجد احتمالت أ خرى هي سبب لهذه ال  

يتقوى تبعاً لتعدد الاس باب المحتملة بدلً عن الاهمية وتكثرها، وكلما كانت البدائل 

المحتملة الاهمية أ كثر كان احتمال نشوء الاكثرية منها أ كبر، ومن الواضح ان كلما قوي 



 (392........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

احتمال نشوء الاكثرية من النكات والمناشئ الاخرى ضعف احتمال ال همية 

 يح.والعكس صح 

هذا على تقدير احراز نشوء الاكثرية من أ حد تلك المناشئ، ومع عدم 

احراز ذلك يبق. احتمال نشوء ال كثرية من ال همية ثابتاً، ومع ثبوت هذا الاحتمال 

على هذا النحو أ دى ذلك الى ان تكون قيمة احتمال الاهمية لحكم ذي النصوص 

 الثاني، وذلك ل ننا نواجه مجموعة الاكثر عدداً أ كبر من قيمة احتمال اهمية الحكم

ذ ل خفلو الواقع من  احتمالت في سبب ال كثرية، وهي اطراف لعلم اجمالي اإ

أ حدها، وكل واحد من هذه الاحتمالت يأ خذ قيمة احتمالية بموجب تقس يم رقم 

اليقين على اطراف العلم الاجمالي، وواحدة من هذه القيم في صالح افتراض أ همية 

ل على الثاني، وهي كون قيمة احتمال كون ال كثرية ناش ئة من قوة الاهتمام الحكم ال و 

وسائر القيم الاحتمالية حيادية نسبتها الى هذا أ و ذاك على حد سواء، وبذلك 

تكون قيمة احتمال أ همية الحكم ال ول أ كبر من قيمة احتمال اهمية الحكم الثاني ل ن كل 

من الاحتمالت التي يضمها العلم الاجمالي ما يلائم احتمال أ همية الحكم الثاني 

المذكور هو يلائم احتمال الاهمية ال ول أ يضاً، فهما من هذه الناحية مشتركان مع 

امتياز ال ول بان بعض احتمالت ذلك العلم الاجمالي في صالح اثباته بالخصوص، 

قوة فلا محالة يكون أ قوى احتمالً، وهذا ينفع في الشق الثالث من الترجيح ب

 الاحتمال.

ولك ان تقول: ان اكثرية النصوص للحكم ال ول ناش ئة من غير ال همية من 

الاس باب ال خرى وهذا الافتراض ل يثبت أ همية الحكم ال ول كما ل ينفيه ل ن 

مجرد كون الداعي الى تكثير الخطاب هو الدخول في محل الابتلاء ل يعني عدم 

 اهميتها أ و كون الثاني أ هم منه.



 (393).........................................عشر الثالثالجزء   

ن كانت أ كثرية النصوص ناش ئة من ال همية لهذا الخطاب فهذا يحتم أ همية وا

ال ول على الثاني، وبالتالي سوف يكون ما في صالح احتمال أ همية ال ول أ كبر مما 

هو في صالح احتمال أ همية الثاني، ل نه س يضاف الى احتمال أ همية ال ول المساوي 

ة الاول المختص به دون الثاني، فيكون مع احتمال أ همية الثاني، ما في احتمال أ همي

آن ولقوة احتمال أ همية الثاني منشأ  واحد.  لقوة احتماله منشأ

ذا احرز  نعم لو وجد مانع من تكثير نصوص الحكم الثاني ولو كان أ هم، فاإ

وجود المانع فسوف ل تنفع أ كثرية نصوص الحكم ال ول في تقوية احتمال ال همية، 

ء شك في أ صل وجود المانع أ و كان يوجد شيء واما مع عدم الاحراز، سوا

 واحتمل ما نعيته، فالحساب المتقدم للاحتمالت جارٍ أ يضاً بالبيان المتقدم.

ذا كنا نحسب الاحتمالت ونحن والنصوص الصادرة عن  هذا كله فيما اإ

ذا  المعصوم )عليه السلام( واقعاً، فنجد انها في أ حد الحكمين أ كثر من الآخر، واما اإ

نا الروايات الناقلة لتلك النصوص فنجد ان ما تنقل أ حد الحكمين أ كثر مما واجه 

تنقل الحكم الآخر اي ان الكثرة في النصوص في مرحلة الوصول، فلا بد من 

اجراء حساب الاحتمالت الاخرى في النقل والرواية لنفي احتمال ان تكون قلة 

توافر الدواعي لنقل الحكم  الرواية للحكم الثاني ناش ئة عن خصوصية فيها من قبيل

ال ول دون الثاني أ و وجود موانع تقتضي عدم نقل الحكم الثاني، بنفس البيان 

 المتقدم ايضاً.

( وهو ما يمكن تسميته بالطريق العام، وهو التمسك باطلاق كل خطاب 6

بعد عدم تقييد الشارع له لفظاً وهذا الاطلاق يشمل حالت ابتلاء المكلف 

لواجبات الاخرى، فاطلاق )صل( يشمل حالة المزاحمة مع الازالة، لمزاحم من ابا

فيقال هنا ان الواجب هذا تعييني وليس ذلك الا لكون ملاكه أ هم والا فهو 



 (394........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

وجوب مشروط، فتس تكشف ال همية باطلاق الخطاب للواجب التعييني أ و قل 

 هو مقتضى الظهور ال ولي للخطاب.

ذا كان كلا  الواجبين في دليلهما اطلاق فيتعارضان وتظهر ثمرة هذا البيان اإ

فيما بينهما اطلاقاً وعدم امكان اثبات الترجيح لحدهما الا بالرجوع الى الطرق 

ال خرى للترجيح، وانما ينفع لو كان احدهما ل اطلاق له كما لو كان لبياً أ و لفظياً 

لوجوب ولم يكن في مقام البيان لحال المزاحمة بل كان في مقام البيان ل صل ا

بخلاف خطاب ال ول فان اطلاقه لحال المزاحمة ثابت وهنا يرجح على الثاني، 

ذا لم نقل بامكان التمسك بالطلاق في حال كون  وهنا تظهر الثمرة في هذا المورد اإ

المقيد لبياً وال مر هنا كذلك، ومع عدم الاطلاق فلا يعارض اطلاق ما كان دليله 

ات ال همية وبه يثبت الترجيح بال همية من باب لفظياً فيكون حجة ويؤخذ به لثب

 اطلاق الخطاب.

ولكنه ل يتم بناءً على ما تقدم من البيان ال ولي في تقرير أ صل المسأ لة من 

ان كل خطاب مقيد لباً بعدم الاش تغال بضد مساوٍ أ و أ هم، والا كان الاطلاق 

ذ ل فائدة لغواً، حيث يكون التحرك لتحصيل ما يكون مساويًا لملاك ال و  ل لغواً اإ

في الاطلاق في مثل هذه الحالة، أ و يكون التحرك لتحصيل ما ل يكون أ هم كما 

 لو كان ملاك ما يريد امتثاله ليس بأ هم، غير ممكن.

ذ ل يمكن التحرك لتحصيل ملاك يكون مساويًا أ و أ قل من الآخر تمسكاً  اإ

ذا شك في ملاك الآ  خر فأ نه ل يصح باطلاقه، والمقيد اللبي هنا متصل، فاإ

التمسك باطلاق ال ول لكونه ش بهة مصداقية لمقيده اللبي المتصل بل مطلقاً أ ي 

ولو كان مقيده منفصلًا على ما بيناه في مبحث العام والخاص، فهذا الاطلاق ل 

يتم وان قبلناه كما لو بنُي على امكان التمسك بالعام في حال كونه المقيد لبياً على ما 



 (395).........................................عشر الثالثالجزء   

آخر وهو دخول التزاحم في باب التعارض مع ذكره النائيني  )قده( لزم محذور أ

 احتمال أ همية كل منهما فيكون اطلاق كل منهما تاماً.

وقد اخرجنا باب التزاحم عن باب التعارض بهذه العناية )تقييد كل خطاب 

ذ  بمقيد لبي و هو عدم الاش تغال بضد مساو أ و أ هم والا دخل في باب التعارض اإ

 تعيينيته فيتعارضان وهو غير معقول لكونه أ مراً بالضدين، كل خطاب يقتضي

فهذان اشكالن للس يد الشهيد على اثبات ال همية بهذا الطريق، وهما ان التمسك 

 –بالطلاق بحال الاش تغال بالآخر ش بهة مصداقية لمخصصه اللبي، وان قبلنا 

 دخل التزاحم في باب التعارض. –الاطلاق 

ي اشكالً ثالثاً تأ ييداً للس يد الشهيد )قده( ان الس يد الهاشم وقد أ ضاف

التمسك بالطلاق لحال الاش تغال بالآخر لثبات أ همية ال ول فرع كون الخطابات 

في مقام المقايسة والمفاضلة بين الواجبات الشرعية مع انها في مقام بيان أ صل 

آخر ، أ نه اهم الوجوب للمتعلق ول ظهور لها في كون الوجوب بالقياس الى واجب أ

او مساوٍ، وعليه فلا مقتضي للاطلاق كي يمكن التمسك به لحال الاش تغال 

 بالآخر وبالتالي اثبات أ همية الخطاب ال ول.

يمكن دفعه: بأ ن يقال: بأ نه ل حاجة لثبات الاهمية بعنوانها  وهذا الاشكال

مفاضلة على الواجب الآخر ليقال بأ نها تتوقف على كون المولى في مقام البيان لل

بين الواجبات بل يكفي ان يكون في مقام البيان للوجوب التعييني على كل حال 

وهو مفاد الهيئة، وهذا الوجوب ثابت لمطلق حالت المكلف والتي يمكن ان 

آخر او ل، أ همية الآخر أ و ل؟ فالوجوب التعييني  يتعرض لها، سواءً ابتلي بضد أ

مه أ همية ملاكه، فاطلاق الصلاة مثلًا الاطلاقي ثابت لتمام حالت المكلف ولز 

لحالت الاش تغال بضد غير واجب ثابت، وكذا لحالة الاش تغال بضد واجب أ هم 



 (396........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

أ و ليس بأ هم، ولزم ذلك اهمية ملاكه فلا نحتاج لثبات ال همية كون المولى في 

 مقام البيان لحالت المفاضلة.

عاً لها وهو : وهذا مبني على كون الاطلاق رفضاً للقيود ل جمأ قول

 الصحيح.

 ومع اندفاع الاشكال الثالث يبق. اشكال الس يد الشهيد )قده(

 نقضاً وحلًا: ويلاحظ عليه

اما النقض: ان لزم ما ذكره )قده( أ نه ل يمكن التمسك باطلاق الواجب 

التعييني ل حد المتزاحمين في فرض كون الضد الآخر مشكوك الوجوب كما لو لم 

واجبة، مع ان المتفق بين الاصوليين امكان التمسك باطلاق يعلم بان الإزالة 

خطاب )صل( مثلًا لحال الاش تغال بالإزالة التي لم يعلم بوجوبها، حيث لم يصل 

خطاب وجوبها الى المكلف، فيما خطاب الصلاة واصل ووجوبه التعييني مطلق 

ل وان قيل وان كان الآخر غير الواصل أ هم وس يأ تي بحثه، ول محذور باطلاق ال و 

 باس تحالة الترتب فضلًا عن امكانه.

واما الحل: فأ نه ل يدخل التزاحم في باب التعارض، فأ نه فرع ثبوت 

ذ ل يلزم المحذور لو كنا نحتمل ال همية  الاطلاق لكلا الخطابين، وهو غير ثابت، اإ

 لكلا الطرفين وذلك:

ذ ل اطلاقااما ان يكون المقيد مع فرض كون  ن لبيين فلا معنى للتعارض اإ

ذ ل دليل على ثبوت الوجوب التعييني لحدهما لحال الاش تغال  المقيد لبيباً، اإ

 بالخر.

واما ان يكون المقيدين دليل كل منهما لفظياً فأ يضاً ل تعارض وانما الاجمال 

بين الدليلين، ويكون حاله حال ما يقال في باب العلم الاجمالي بان جريان ال صل 

نه المعارضة بين اطلاق دليل ال صل في هذا الطرف واطلاق الترخيصي يلزم م 



 (397).........................................عشر الثالثالجزء   

ذ جريانهما يلزم منه المخالفة القطعية العملية، وهو ممتنع  دليله في الطرف الآخر، اإ

وجريانه في احدهما ترجيح بلا مرجح، وهو ليس من التعارض المصطلح والا 

ة أ و غيرها لطبق عليه مرجحات باب التعارض من ال خذ بال قوى ظهوراً، او جه

ذ ل تكاذب بين الاطلاقين  من المرجحات المذكورة، وانما هو تعارض بالعرض اإ

 انفسهما.

ذ لو أ خذ بكلا  فهناك يقال باجمال دليل ال صل الترخيصي، وهنا كذلك اإ

الاطلاقين غير ممكن ل نه تكليف بالضدين وبأ حدهما دون الآخر ترجيح بلا 

و كالش بهة المصداقية للعام، باعتبار لزوم مرجح، وحينئذ يقال باجمال الدليل وه

اللغوية لو أ خذ بهما معاً لكون كلا منهما مقيد لباً بمقيد لبي متصل ونسبته اليهما على 

حد سواء، مما يجعل الخطابان مجملان، وعلى هذا فلا يدخل باب التزاحم في باب 

 التعارض حتى في فرض الاطلاق لكل منهما.

بان كان أ حدهما لفظياً والآخر لبياً فيرجع الى  نعم لو فرق بين المقيدين

الاطلاق ال ول، وبه يثبت أ هميته، من دون لزوم محذور في البين؛ لعدم اللغوية، 

وانما تكون اللغوية في مورد ل مزية فيه لكل واحد منهما بل كانا على حد واحد في 

كلاهما كما هو تمام الخصوصيات ونس بة المقيد اللبي الى الخطابين واحدة فيجمل 

الحال في مورد العلم الإجمالي حيث يؤدي الترخيص بكلا الطرفين الى المخالفة 

 القطعية العملية.

 هذا ويمكن تقرير رفع اشكال الوصول بالبيان التالي:

وهو ان التمسك باطلاق كلا الدليلين لحال الاش تغال بالآخر ممتنع فيكون 

ما لعدم الجواز أ و حاله حال ايجاب الاحتياط في اطراف العلم  الاجمالي المس تلزم اإ

لعدم الامكان والمقتضي لرفع اليد عنه بمقدار ما يرفع أ حد ال مرين من عدم الجواز 

لخلاله بالنظام أ و من عدم الامكان للعسر والحرج فلا محالة يرفع اليد عن أ حد 



 (398........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

مزية،  الاطلاقين وهو معنى رفع اللغوية المس تلزمة لثبوت كلا الاطلاقين بأ دنى

ورفع اليد عن أ حد الاطلاقين للمحذور المتقدم نوع مزية تس توجب رفع اليد عن 

 أ حد الاطلاقين دفعاً للغوية.

الا ان هذا البيان ل يعين الواجب الذي نرفع اليد عن اطلاقه لحتماله في 

كل منهما باعتبار تساويهما من هذه الناحية، ال مر الذي يعني تقديم أ حدهما على 

في الترجيح بلا مرجح فلا يثبت هنا اطلاق ل لهذا ول لذاك لحال  الآخر

 الاش تغال بالآخر وهو ما يصحح دخول باب التزاحم في باب التعارض.

ولو بقيا على اطلاقيهما فان توصيفهما بالتعارض مجازاً وليست اصطلاحاً 

ان ال مر  الذي يعني تكاذبهما وبالتالي تطبق قواعد التعارض وترجيحاته عليهما مع

ليس كذلك لعدم تكاذبهما، وما يقال بالنقض من دخول باب التزاحم في باب 

 التعارض انما هو التعارض الاصطلاحي والمقام ليس منه.

هذا مضافاً الى ان شرط التكاذب للدليلين الموجب لتوصيفهما بالمتعارضين 

ين وفي هو التكاذب بأ صل الدليلين وليس التكاذب الناشئ من اطلاق الدليل

طولهما كما هو الحال في المقام، حيث ان الدليلين غير متكاذبين أ بتداءً، ولكنهما 

متكاذبين في طول ثبوتهما في مورد واحد بعد التحفظ على اطلاقيهما في المورد، 

 وهو ليس من مقامات التعارض الاصطلاحي.

لنكتة واما لو قلنا بعدم امكان التحفظ على اطلاقيهما في المورد للزوم ا

العرفية وهو لغوية بقائهما في مورد عدم امكان تحصيل ملاكيهما، فال مر أ وضح وأ ولى 

 في عدم الدخول في التعارض الاصطلاحي.

دفع كلا الاشكالين للس يد الشهيد الحلي والنقضي، وعليه فلا  وبهذا يثبت

م مانع من اثبات الاهمية باطلاق الخطاب بعد فرض المقيد اللبي لكل خطاب بعد

الاش تغال بضد واجب أ هم أ و مساوٍ معلوم ال همية، ل المساوي والاهم الواقعي، 



 (399).........................................عشر الثالثالجزء   

وعليه فلا ش بهة مصداقية تشكل مانعاً من التمسك باطلاق الخطاب، فلو فرض 

احدهما دليله لبياً ل اطلاق له فيبق. اطلاق ال ول اللفظي على حاله، أ و فرض 

آخر، ففي كلا هاذين ان المولى ليس في مقام البيان من ناحية الم زاحمة بواجب أ

الموردين يكون الترجيح باطلاق الخطاب الخطاب تام والا فلا ترجيح لتساوي 

كل منهما الى المقيد اللبي العام، وحيث ل تعلم أ همية أ و مساواة أ حدهما للآخر 

 يبق. اطلاق كل منهما لحال الاش تغال بالآخر، والنتيجة هي التخيير ل الترجيح.



 (400........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 يح بال س بق زماناً الترج 
 

ذا كان أ حد الواجبين المتزاحمين اس بق زمانًا من الآخر، كما لو كان له ماء  اإ

ذا صرفه في التطهير للظهر  وهو ل يكفي للطهارة المائية لصلاتين كالظهر والمغرب فاإ

فلا يتوفر على ماء لوضوء صلاة المغرب وليس له ماءان بل ماء واحد ل حد 

ا بتقديم ال س بق زمانًا باعتبار ان ال س بق يصير خطابه فعلياً المتزاحمين، هنا قالو 

ذ ل فعلية له بعد  قبل فعلية مزاحمه فيكون تركه غير معذور فيه بخلاف العكس اإ

 ارتفاع القدرة عليه.

ذا صرف الماء للوضوء لصلاة الظهر لفعلية خطابها وعليه فلا مبرر لحفظه  فاإ

الظهر فعلياً وهو يقتضي التعيينية لصلاة المغرب فيصير موضوع وجوب صلاة 

 وترتفع القدرة عن المتاخر هكذا وبيُن  هذا المرجح المحقق النائيني )قده(.

قد يصح هذا المرجح على بعضها وقد ل يصح على بعضها  وههنا شقوق

 الآخر:

الشق ال ول: ان يكون الواجبان الطوليان القدرة فيهما عقلية بمعنى أ ن 

عن تحصيله، وهذه الصورة واضحة في عدم كون الس بق  الملاك فعلي وان عجز

ذ كلا الملاكين فعلي والمفروض تساويهما من حيث الاهمية  الزماني ملاكا للترجيح اإ

 والا رجعنا الى ال همية.

وعليه فلا موجب لكون ايجاب ال س بق فعلياً ومطلقاً بل كلاهما كذلك 

صيلهما معاً، وعليه يكون وحينئذٍ ل بد من ثبوت أ حدهما لعجز المكلف عنه تح 

التكليف المولوي لكل منهما مشروطاً بعدم امتثال الآخر فلو جاء بال ول ارتفع 

وجوب الثاني ولو ترك ال ول تحقق وجوب الثاني فوجوب كل منهما ل يكون فعلياً 

ذ  لكونه مشروطاً بعدم الاش تغال بالآخر في وقته ول موجب لطلاق أ حدهما اإ



 (401).........................................عشر الثالثالجزء   

لحال الاش تغال بالآخر بعد فرض تساويهما أ همية، والمقيد اللبي هو ل فائدة فيه 

ذ ل يفرق  ثابت في كل منهما من دون فرق بين كون الس بق للواجب أ و للوجوب اإ

بينهما كالواجب المعلق، فال مر يدور بين ملاكين متساويين للمولى فلا بد من 

 ثبوت أ حدهما، فلا ترجيح بينهما.

درة دخيلة في الملاك بمعنى كونها شرعية وان الشق الثاني: ان تكون الق

يكون العجز التكويني رافعاً للقدرة بمعنى ان المكلف غير قادر تكويناً على التيان 

 بالواجب فهنا العجز تكويني وهو دخيل في القدرة ل التعجيز.

وعلى هذا الفرض يرتفع الملاك، وهنا قد يقال بالترجيح للاس بق ل ن 

ال ول قادر على الملاك فالملاك فعلي والواجب الاس تقبالي  المكلف في الزمان

 المتأ خر زمانًا لم يأ ت لينشغل به ليكون عاجزاً عن ال ول.

فالواجب ال ول فعلي ومع امتثاله يكون عاجزاً تكويناً عن الثاني كما لو 

صرف الماء في الواجب ال ول ولم يقدر على الماء للواجب الثاني الذي يكون 

لعجز التكويني وبه يرتفع الملاك، وفي مثل هذه الحالة ل تفويت للملاك مصداقاً ل

ذ الاول قد امتثله والثاني أ يضاً ل تفويت فيه لرتفاع موضوعه، بخلاف ما لو  اإ

ذا دار ال مر بينهما تعين  ل الثاني، فاإ ت ال ول وان حص  عكس حيث يكون قد فو 

ذ رفع موضوع الثاني ليس تفويتاً لملاكه بامتثال ال ول ليقال بأ نه فات، وهنا  ال ول اإ

 يثبت الترجيح .. الا انه غير تام.

ل ن العجز الرافع للملاك هل هو هذا العجز في زمان الامتثال أ و هو 

العجز من أ ول ال مر بمعنى ان المكلف من أ ول ال مر لم يتمكن من حفظ قدرته 

 للواجب المتأ خر.

تقدم تام، ولكنه من باب غير باب فأ ن أ ريد المعنى ال ول للعجز فالبيان الم 

ترجيح أ حد الواجبين المتزاحمين كما لو كان السابق مس تحباً وقد أ تى به ومع 



 (402........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

التيان به فلا قدرة له على الواجب المتأ خر ومع عدم القدرة فلا موضوع لملاكه 

 ل نه بامتثال ال ول صار عاجزاً عن امتثال الثاني.

فسه عن امتثال الواجب اللاحق وصار وبعبارة أ ن المكلف هنا قد عج ز ن 

عاجزاً فلا تكليف للمتأ خر ولو لم يكن السابق واجباً، والمأ خوذ هو العجز 

التكويني حين الامتثال ل العجز الناشئ من تعجيز المكلف نفسه فخرج موضوعاً، 

 فلا ترجيح.

وان اريد القدرة ال عم من زمان العمل أ و من اول ال مر، وهذه القدرة كما 

 فعلية في حق الواجب الاس بق زمانًا كذلك هي فعلية في حق الواجب هي

المتأ خر زمانًا، ففي المثال السابق بامكان المكلف ان يحفظ الماء للواجب المتأ خر 

ولو صرفه في الاول يكون قد عجز نفسه عن الثاني ل أ نه عاجزاً عن الثاني وذلك 

ز  ل نه قادر بالقدرة على مقدماته المفوتة، فكلا الملاكين فعلي وانما المكلف يعج 

نفسه عن احدهما ول عجز له على أ حدهما فالقدرة فعلية في كل منهما وعليه احدهما 

يفوت عليه ل محالة فلا ترجيح لفرض تساويهما ملاكاً، والا رجعنا الى الترجيح 

 بالملاك.

 ويمكن تصوير الترجيح بال س بقية في أ حدى حالتين اخريتين:

ان يفترض دخل القدرة  –بالترتيب السابق  –هي الشق الثالث ال ولى: و

ل بمعناها التكويني بل بمعنى عدم الاش تغال بضد واجب مساو أ و أ هم، وهنا يقال 

آخر  ذ ل ينطبق عليه عنوان الاش تغال بضد أ بترجيح ال س بق دون العكس اإ

قد اش تغل  مساو أ و اهم بخلاف الثاني فان مثل هذا القيد ينطبق عليه ل نه يكون

بال ول وهنا يقال بأ ن اطلاق الخطاب ال ول فعلي وذلك ل ن القيد فيه غير 

متحقق في حقه فيدخل في الاطلاق بخلاف العكس ل نه حين وصول الثاني 

يكون قد اش تغل بال ول، وهذا بيان عرفي ل دقي، أ ن ظاهر عدم الاش تغال هو 



 (403).........................................عشر الثالثالجزء   

أ خر، وهذه النكتة هي ما تجعل عدم الاش تغال الفعلي أ و السابق ل في الزمن المت

 السابق فعلياً دون العكس.

ذ  الا ان هذه الدعوى غير قابلة للقبول وان احتملها الس يد الشهيد )قده( اإ

لو تم هذا الاس تظهار فان معناه ان القدرة في الواجب ال ول بلحاظ الثاني عقلية 

آخر ل بملاك الس بق، ومعناه ان  الذي يرفع الملاك ل شرعية فيرجع الترجيح بملاك أ

لل ول هو التلبس بالثاني مثلا ومجرد حفظ او صرف القدرة للثاني ل يرفع ملاك 

ال ول، مع ان الاش تغال ليس معناه صرف القدرة وادخارها للثاني، فال ول قدرته 

عقلية بالنس بة للثاني فيما الثاني قدرته شرعية بالنس بة لل ول، وبهذا رجع الترجيح 

آخر ل  الى نفس الاس بقية. الى مرجح أ

وثانياً: من اين يعلم بان العرف يجعل القيد عدم الاش تغال بمعنى التلبس 

الذي ل يصدق على حفظ القدرة للثاني بل الاش تغال بالثاني
1

. 

نعم لو وجد في دليل عرفي لفظي امكن حمله على ما ذكر ولكنه لم يرد بل 

لملاكين الفعليين على حد واحد اساس نكتته اللغوية، ومن الواضح ان نسبتها الى ا

ذ ل تتأ ثر بحفظ أ و صرف القدرة، وعليه فلا موضوع للاس تظهار المذكور ل نه  اإ

مبني على كون المقيد عرفي وارد في لسان الدليل حيث يحمل على ظهوره 

العرفي، ولكن نكتة القيد على ما تقدم اللغوية والتي نسبتها الى الواجبين على حد 

 واحد.

ين انه ل فرق بان الاش تغال بالمقيد اللبي يرفع الملاك وهو ل وبهذا يتب

 يقتضي الترجيح لل س بقية.

                                                           
رة عقلية، فهو منشأها وسببها وهي ( ويمكن دفعهما معاً: اما الأول فيقال بان الأصل هو السبق الزمني الذي كان سبباً لكون القد1

 نتيجته، والترجيح بالمنشأ أقوى واولى بالانتساب من الترجيح بالنتيجة.

واما الثاني : لصدق التلبس بالثاني بمجرد حفظ القدرة وان كان لا يصدق عليه التلبس انما معنى التلبس إذ لا للتلبس بذي المقدمة 

  س به.مع توقفه على المقدمة فالتلبس بها تلب



 (404........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

وبعبارة أ خرى: حيث أ نه ل نكتة عرفية تقتضي هذا النحو وهو ان 

الاش تغال بالمتأ خر يرفع ملاك المتقدم، فيمكن افتراضه بنحو ينتج العكس وان 

لاك المتقدم، اننا ل نعلم كيفية الدخل الاش تغال بالمتأ خر على نحو التلبس به يرفع م

في الملاك وانها بأ ي نحو فان هذا أ مر تعبدي شرعي، ول نكتة عرفية لتحميل 

 الملاك بالنحو ال ول، فهذا الشق ل ترجيح فيه.

الحالة الثانية: ان تكون القدرة الشرعية في كليهما بمعنى عدم المعجز المولوي 

قال: أ نه لو كان الواجب الاس تقبالي خطابه )عدم ال مر بالخلاف( وحينئذٍ ي

 فعلي، بل واجبه اس تقبالي فالمعجز المولوي لكل منهما موجود فلا ترجيح.

نعم لو كان وجوبه اس تقبالياً كالواجب المشروط فقبل زمانه )الذي هو 

الشرط( ل فعلية لوجوبه كالصلاة الظاهر في دليلها ان الوقت شرط في ايجابها، 

ذ ل أ مر فيقال هنا با لترجيح لل س بق ل ن تكليفه فعلي بدون معجز مولوي له اإ

آخر يكون معجزاً مولويًا له فيجب صرف القدرة فيه ويكون فعلياً وحين مجيء  أ

 الثاني ل يكون فعلياً لعدم القدرة عليه.

ولكنه غير صحيح ل نا أ فترضنا ان الواجب المتأ خر وانه من المشروط وقد 

مانه فعلي لمن كان قادراً على حفظ الواجب بحفظ افترضنا ان ملاكه في ز 

ذا كان ملاكه فعلياً فيجب عقلًا حفظ مقدماته المفوتة ل جل ذلك  مقدماته، واإ

الملاك الفعلي، وبهذا يكون التعجيز المولوي ثابتاً في هذا الطرف أ يضاً كما هو في 

شرعية الطرف ال ول، ويكون التوارد من الطرفين من حيث ان نس بة القدرة ال 

 الى كل طرف على حد واحد فلا معنى للترجيح بال س بقية.

وبعبارة، ان تقييد ال مر بعدم ال مر الفعلي المفارق أ و المتقدم دون المتأ خر، 

هو من التقييد الزائد المتب ع فيه لسان الدليل، والمقيد اللبي هو عدم الاش تغال ل 

حدهما وتأ خر الآخر نس بة يفي بذلك ل ن نسبته الى كلا الواجبين وان تقدم ا



 (405).........................................عشر الثالثالجزء   

ذا ما قدر المكلف على حفظ الواجب بحفظ مقدماته المفوتة التي يحكم  واحدة، فاإ

العقل بوجوب حفظها، من جهة كون ملاك الحكم فعلياً على الفرض وان كان 

 خطابه ليس بفعلي لعدم مجيء وقته.

احم ان هذا الترجيح ل يمكن تخريجه على اساس قوانين التز  وبهذا يتبرهن

العامة وانما ل بد فيه من دليل خاص يثبت به تقييد أ حد المتزاحمين بعدم وجود 

 مزاحم أ س بق منه زمانًا فيتقدم ال س بق بالورود.

نعم تبق. صورة واحدة، وهي لو افترضنا ان المكلف سوف ل يبق. حياً 

 الى حين الزمان الثاني، وحينئذ يقال: ان الواجبين وان كان ملاكيهما فعلياً 

ذ لعل المكلف يموت ويكون كلا  ومتساوي فحفظ القدرة للزمان الثاني بلا جدوى اإ

 الملاكين قد فات.

وعليه يقال: بان اطلاق ال ول امر ممكن لدفع احتمال موت المكلف وحفظ 

ذ كلما وجد احتمال العجز من  ملاك ال ول وبه ترتفع اللغوية، لغوية الاطلاق اإ

ملاك ال ول الفعلي ل بأ س به، وقد مر ان دفع  سائر الجهات أ و الموت فان حفظ

اللغوية يكون بادنى مزية وهذه مزية وهي احتمال طرو العجز على الخطاب الثاني 

 أ و الموت وبهذا يتم الترجيح ولكنه مورد نادر.

ول خفف. ما فيه: من انه احتمال ضعيف ل يؤسس للقول بالحتياط 

ابلة احتمال أ قوى وهو عدم طرو العجز أ و للتحفظ على أ حد الملاكين مع ان في مق

 الموت، ومع قوة هذا الاحتمال فان اطلاق الخطاب ال ول لغواً ل محالة.

هذه هي مرجحات باب التزاحم، وقد عرفت رجوعها الى باب الورود، فان 

تم منها شيء أ خذ به ويقدم ذي المزية على الآخر بالورود وان لم يتم منها شيء 

مكان الترتيب الالتزام بالتخيير وتساوي الواجبين في مقام تعين بناء على ا

 الامتثال.



 (406........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 حكم التزاحم في حالة عدم المرجح
 

هنا يثبت التخيير بينهما، الا انه وقع البحث بان هذا التخيير الثابت هل 

هو تخيير عقلي أ و هو تخيير شرعي وقد بحث هذه المسأ لة المحقق النائيني )قده( 

، وقيل ببيان ذلك ل بد من بيان ما المراد من التخيير العقلي هنا وقد صور لها ثمرة

 والتخيير الشرعي.

معنيان: أ ولهما ما يكون انطباق متعلقه على افراد عديدة  للتخيير العقلي

يتخير المكلف فيما بينها عقلًا في انطباق متعلق ال مر عليها فال مر باعتق رقبة 

 زيداً أ و عمراً أ و نرجس.. فهذا تخيير عقلي.فالمكلف مخير  عقلًا بين ان يعتق 

ولك ان تقول: بان ال مر هنا بالجامع تعييني ل تخييري، والمكلف في مقام 

 الامتثال مخير عقلًا في اختيار اي فرد من افراده.

وفي قباله التخيير الشرعي: كال مر بالخصال الثلاث للكفارة فان ال مر فيها 

ثة فهيي مصب ال مر الشرعي على نحو التخيير فهنا متوجه الى أ حد الافراد الثلا

أ مر بكل واحد من الثلاثة مشروطاً بترك الاخرين وليس أ مراً بالجامع الانتزاعي 

 عنوان أ حدهما.

 وكلا المعنيين من التخيير العقلي والشرعي غير مقصود هنا.

 والمراد من التخيير العقلي هنا: وجود خطابين شرعيين تعيينيين كل منهما

 مشروط بعدم امتثال الآخر والمكلف يتخير بينهما في مقام الامتثال بحكم العقل.

كما ان المراد من التخيير الشرعي هنا: وجود خطاب واحد متعلق بالجامع 

التخييري )عنوان احدهما( كما لو قال أ تت باحدهما فهنا أ مر واحد متعلق بعنوان 

 فلا موضوع للتخيير العقلي هنا.تخييري بمعنى ان الشارع جعل أ مراً مخيراً، 



 (407).........................................عشر الثالثالجزء   

ذن الفرق بين التخيير العقلي والتخيير الشرعي هنا، هو وجود امرين  اإ

تعيينيين مشروطين كل منهما بترك الآخر، في التخيير العقلي، فيما في التخيير 

 الشرعي، وجود امر واحد متعلق بعنوان تخييري.

خيير فيهما من القسم وعلى هذا فمع فقد المرجح للمتزاحمين هل يكون الت 

 ال ول )العقلي( أ و من الثاني )الشرعي( أ و بالتفصيل؟

وما هي الثمرة المترتبة على ذلك؟ مع ان المكلف يأ تي بأ حدهما على كلا 

 القولين ول يجوز له تركهما معاً.

ذا تركهما معاً والثمرة على ما قيل : أ نه لو قيل بالتخيير العقلي فأ ن المكلف اإ

قابين ل نه ترك وعصى خطابين شرعيين فعليين ولو قيل بالتخيير يكون معاقب بع

الشرعي فلا يعاقب الا عقوبة واحدة ل نه عصى خطابًا واحداً وقد مر في متن 

البحوث السابقة بأ ن رفع التكليف برفع موضوعه ل يس تلزم العقوبة ال مر الذي 

ا القدرة على يعني ان شرط العقوبة هو ان ل خفالف التكليف ول يشترط فيه

 الامتثال، فالميزان في العقوبة القدرة على رفع المخالفة.

)قده( بين كون القدرة في الواجبين المتزاحمين  وقد فصل المحقق النائيني

عقلية، بمعنى كون الملاك فعلي حتى مع العجز وبين كونها شرعية، فعلى ال ول 

منهما وكذا الملاك تعييني، نعم فالتخيير عقلي ل ن للشارع أ مراً تعيينياً بكل واحد 

اطلاق ال مر لكل واحد منهما لغو ل نه من طلب الضدين فيتقيد كل واحد منهما 

بترك الآخر على نحو الترتب من الجانبين، والملاك حيث يكون تعييني ومطلق 

وموجود بكلا ال مرين، لكنه بنحو الترتب، فلو تركهما معاً كان قد خالف تكليفين 

دد العقوبة ل جل ذلك، واما لو كانت القدرة شرعية فلا ملاك مع فعليين فتتع

العجز حيث يرتفع الملاك مع عدم القدرة، وحيث ل تكون الا قدرة واحدة فلا 

ذ فرض وجود ملاكين خلف فرض كون  وجود الا لملاك واحد ل ملاكين، اإ



 (408........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ذا خالفه  المكلف فقد القدرة شرعية، فلا أ مر الا بأ حدهما وهو الجامع التخييري فاإ

ذ لم يفوت الا ملاك واحد، ففي فرض  خالف أ مراً واحداً فيعاقب بعقوبة واحدة اإ

ذ ل يجوز  التزاحم يكون أ حدهما ل بعينه ذا ملاك فعلي فلا بد للمولى من ايجابه، اإ

للحكيم ان يرفع يده عن تكليفه بالواحد ل بعينه مع فرض وجدانه للملاك الالزامي 

التيان بكلا الفعلين، وعليه فلا مناص للمولى في المقام من  بمجرد عجز المكلف عن

 ايجاب احدهما ل بعينه.

في كلام المحقق النائيني )قده( فالبحث يقع في مقامين مقام  ولمعرفة النظر

 الثبات وما يس تفاد من دليل الخطابين المتزاحمين.

بمعنى هل ومقام الثبوت وما يترتب على كون التخيير عقلياً أ و شرعياً، 

يتعين للمولى في حال ان له ملاكين متزاحمين في مورد ان يجعل تكليفين 

مشروطين حتى يكون التخيير عقلياً، أ و يجعل تكليفاً واحداً بالجامع حتى يكون 

 التخيير شرعياً أ و أ ن كلا الجعلين عنده على حد سواء.

يير عقلياً مقتضى مقام الثبات ان يكون التخ  اما البحث في مقام الثبات

على كل حال سواءً أ كان الخطاب مشروطاً بالقدرة العقلية أ م القدرة الشرعية أ ي 

كان الاش تغال بالضد الآخر رافعاً للملاك والخطاب معاً أ م كان رافعاً للخطاب 

دون الملاك، وذلك ل ن ظاهر كل خطاب من المتزاحمين هو الخطاب التعييني به 

ن كل خطاب مقيد بالمقيد اللبي اما لقبح تكليف )بعنوانه( غاية ما في ال مر أ  

العاجز كما يحكم به العقل أ و بأ خذ القدرة في الخطاب شرعاً ل نه جعل للباعثية 

والمحركية نحو امتثال متعلقه ول يعقل الانبعاث والتحريك الا مع القدرة على 

الا قدرة متعلقه كما ما اس تظهره المحقق النائيني )قده(، وحيث ل يكون للمكلف 

ذا اش تغل بأ حدهما ل تبق. له قدرة على الاش تغال بالآخر، وعليه فكل  واحدة، فاإ

منهما يكون مقدوراً عليه في فرض عدم الاش تغال بالآخر ويكون اطلاقه ثابتاً 



 (409).........................................عشر الثالثالجزء   

ومقتضياً لكون ملاكه تعيينياً وكذا خطابه بلا موجب لرفع اليد عن هذا الظهور 

لجامع بينهما كما ذكره النائيني )قده( مما ل يمكن وافتراض وجود ملاك واحد متعلق با

اس تفادته من أ ي واحد من الدليلين ل من دليل )صل( ول من دليل )أ زل( الا 

ذ كل أ مر بعنوانه ل بعنوان جامع بينه وبين الآخر، والمقيد اللبي في كل  بالتأ ويل اإ

بينهما، وليس خطاب ل يقتضي صرف ظهور كل أ مر عن عنوانه الى عنوان الجامع 

ورود دليل على القدرة الشرعية هذا النحو من التأ ويل أ و الجع بل غاية ما يقتضي 

التقييد للواجب التعييني بعدم الاش تغال بالآخر من دون تغيير عنوانه الى عنوان 

آخر غير وجوب )صل( أ و وجوب )أ زل(فمقتضى  الجامع بينهما، وهو وجوب أ

و تقييد كل خطاب منهما بعنوانه بخصوصه وهذا الدليل اللبي أ و الدليل الخاص ه

معنى تعيينية الوجوب ولكن اطلاقه يتقيد بترك الآخر ومقتضى القاعدة ان الجع 

بين الدليلين لثبات وجوبين تعيينيين على نفس عنوانيهما ولكنه مشروط بترك 

الآخر، من دون فرق بين كون القدرة شرعية أ و عقلية، والاشتراط ل يحتاج 

ليل خاص لكفاية المقيد اللبي المس تتر، وهو قيد القدرة وانما الذي يحتاج لدليل لد

 خاص هو دخله في القدرة، كما لو أ خذت في لسان الدليل.

وعلى هذا فاس تفادة التخيير الشرعي بمعنى جعل أ مر مولوي واحد على 

الجامع غير ممكن اس تفادته من نفس دليل كل واحد بعنوانه الخاص )صل( 

ل( وتأ ويلهما بعنوان ثالث مباين لهذين العنوانين بحاجة الى دليل، وهذا و)أ ز 

يقتضي في مورد التزاحم ان هنا أ مران تعيينيان كل منهما مشروط بترك الآخر، 

والملاكان فيهما بنحو لو جاء باحدهما ارتفع الآخر، ولذا لو تركهما معاً كانا فعليين، 

يكون التكليف بلا ملاك بل هو بملاك على  ولو امتثل أ حدهما، ارتفع ول يلزم ان

النحو المذكور، وعليه فكون القدرة شرعية حتى مع دللة الدليل عليها أ يضاً يعقل 

جعل وجوبين تعيينيين مشروطين، وليس في هذا ان يكون الواجب أ كثر من 



 (410........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 الملاك حتى يقال بأ نه ل يعقل، غاية ال مر أ نهما س نح ملاكين لو فعل أ حدهما ارتفع

الآخر فالخطاب مقيد وتأ ويله الى أ مر تعييني على الجامع بحاجة الى دليل اذ كل 

 ملاك  فعلي بعنوانه الخاص.

وبهذا يتبين ان مقام الثبات ل يساعد على ما ذكره المحقق النائيني )قده( 

وهو يقتضي التخيير العقلي سواءً أ كان الواجبان مشروطين بالقدرة الشرعية أ و 

 لية، هذا كله على القول بامكان الترتب.بالقدرة العق 

واما على القول باس تحالته، فأ نه ل يمكن الجع بين الدليلين بهذا النحو من 

جعل كل منهما مشروط بترك الآخر، فيبق. اطلاق كل منهما لحال الآخر فعلياً 

فيقع التعارض وعليه فلا يمكن اثبات الوجوب المطلق ول الوجوب المشروط لكل 

لس تحالة الترتيب، وتعيين احدهما ترجيح بلا مرجح فيتعارضان ويتساقط  منهما

الاطلاقان، وحينئذٍ لو احتملنا عدم الوجوب لحدهما في مورد التزاحم فلا هذا 

واجب ول ذاك فتجري البراءة من كل منهما، واما اذا علمنا من خارج ان احدهما 

جمالي وتردده بين هذا بالخصوص أ و مراد اجمالً فيدخل المقام في موارد العلم الا

ذاك بالخصوص أ و بالجامع بينهما ويسم. بالدوران بين التعيين و التخيير وحيث 

تكون الخصوصيات مشكوكة فتجري البراءة عنها فيبق. الجامع بناء على جريان 

 البراءة عن الخصوصيات في موارد دوران ال مر بين التخيير والتعيين.

ريان البراءة عن الخصوصيات وابقاء الجامع، أ ما ل ن وقد مر عدم قبولنا ج

الجامع أ مر انتزاعي ل معنى لتعلق الوجوب بال مر الانتزاعي، ولم يقع في أ دلة 

الاحكام الشرعية شيء من هذا القبيل، بل يرد عليه ما أ ورد عليه المحقق النائيني 

عن كل طرف )قده( عيناً بعين، واما باعتبار التهافت بين جريان البراءة 

 بالخصوص وابقاء الجامع على حاله.



 (411).........................................عشر الثالثالجزء   

: بمعنى هل للمولى ان يجعل خطابين مشروطين كل واما البحث الثبوتي

منهما بترك الآخر أ و يجعل خطابًا واحداً على الجامع، للفرق بينهما وظهور الثمرة 

 المترتبة على ذلك من جهة ان ال ول لكون القدرة عقلية وان الثاني )الجعل بالمعنى

الثاني(لكون القدرة شرعية، أ و أ نه ل يفرق الحال بالنس بة للمولى، سواءً جعل 

تكليفه على نحو الواجبين المشروطين أ و جعله على نحو الواجب على الجامع، وفي 

هذا المقام يقال: بان ما ذكره المحقق النائيني )قده( أ يضاً غير تام، وذلك: أ نه لو 

غير دخيلة في الملاك فيمكن ان يجعل خطابين كانت القدرة عقلية بمعنى أ نها 

مشروطين كما ويمكنه ان يجعل خطابًا واحداً على الجامع بعنوان )احدهما(، 

والملاكان وان كانا فعليين الا ان الجع بينهما ممتنع ولذا سوف يفوت أ حدهما ل محالة 

الآخر قهري والمكلف مضطر لترك أ حدهما فلا قدرة له الا ان يحقق ملاكاً واحداً و 

 الفوات سواءً أ راد امتثال ال ول أ و امتثال الثاني.

وعليه فالمولى يمكنه ان يجعل تكليفه بأ ي واحد عن النحوين ل ن أ حد 

الغرضين ساقط ل محالة فالدوران للمولى انما هو بالصياغة واعتبار الحكم وجعل 

حقق سواء وجوبين مشروطين ل مزية فيه لغرض المولى وان الملاك الواحد مت

جعل الصياغة بنحو الوجودين المشروطين أ و بنحو الوجوب على احدهما، ولول 

 مقام الثبات فأ ن مقام الثبوت يمكن ان يكون بأ ي واحد من النحوين.

: ان جعل وجوبين تعيينيين للمولى مشروطين ولو بنحو الترتيب وقد يقال

أ حدهما، ل ن الخطاب من الجانبين يكون أ حفظ لغرض المولى من الجعل بصياغة 

يتطابق مع الملاك، وحيث يكون الخطاب تعييني فالملاك أ يضاً تعييني، وحيث 

 يوجد ملاكان فلا بد ان يجعل خطابين ولو مشروطين، لمطابقه الجعل مع الغرض.

: ان الجعل ل يشترط فيه ان يتطابق مع الملاك فهو من فأ نه يقال

كون الجعل ل جل حفظ غرض المولى ل همة للمولى بقدر ما يالم الخصوصيات غير 



 (412........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

أ ضيق منه ول أ وسع، حتى يقال بأ نه مع وحدة الغرض وجعل خطابين ولو 

مشروطين يكون الخطاب أ وسع أ و جعل خطاب واحد على الجامع مع تعدد 

الملاكين يكون الخطاب أ ضيق، وهذه ال مور ل دخل لها بالباعثية والمحركية 

ل جل حفظ غرض المولى، وهنا يدع. بان  للخطاب فالجعل أ مر اعتباري صيغ

التخيير الشرعي أ و العقلي يحفظ غرض المولى بنحو واحد وليس أ حدهما يحفظه بما 

 ل يحفظه الآخر فهنا س يان.

: انتصاراً للميرزا )قده(: أ نه ل بد للجعل ان يكون بنحو مشروط قد يقال

ذ لو جعل كذلك فان  –اي ان التخيير عقلي  – مخالفة المكلف وليس بشرعي اإ

له يعاقب بعقوبة واحدة، واما لو ترك الواجبين المشروطين فأ نه يس تحق عقوبتين 

والمكلف قد يتحرك نحو العصيان الواحد دون العصيانين ل نه لو ترك الواجبين 

فيكونان فعليين، ولذا يكون الجعل بنحو التخيير العقلي فيه مزيد باعثية ومحركية 

جاء المكلف بأ حد الواجبين المشروطين فقد حافظ على للمولى على العبد، ولو 

غرض المولى، ومثل هذا لهذا النوع من المكلفين غير المس تعدين لرتكاب 

 معصيتين أ ولى ومعه فصياغة التخيير العقلي متعينة.

: ان تعدد العقاب منوط بتعدد التكليف، باعتبار ان المكلف قد فأ نه يقال

قبول هذا الميزان على تحقق المعصية المصحح  ترك تكليفين فعليين مبني على

للعقوبة، وحينئذ ل بد من الدخول في بحث أ نه ما هو ميزان وملاك العقوبة هل 

هو مخالفة التكليف المس تلزم لمخالفة الغرض ل ن مخالفة التكليف قد ل تس تلزم 

 مخالفة الغرض.

درة على الامتثال والمسالك هنا ثلاثة: ال ول: ان الميزان في العقوبة هو الق

وتركه، وهنا ل يقدر الا على تكليف واحد وعليه فعقابه بعقوبتين مس تحيل، وفي 

المقام يس تحيل ان يكلف بتكليفين فجعلوا هذا دليلًا على اس تحالة الترتب، ولو 



 (413).........................................عشر الثالثالجزء   

تركهما مع عدم قدرته الا على أ حدهما فكيف يعاقب بعقوبتين مع ان أ حد الملاكين 

المحذورين دليلًا على  ذلك  طلب الضدين، فجعلواالافواته قهري وهل هو 

 اس تحالة الترتب.

اما ال ول وهو محذور طلب الضدين فأ نه ليس من طلب الجع  وجوابه،

 بين الضدين بل من الجع بين الطلبين والفرق واضح.

وأ جيب عن الثاني: على رأ ي المشهور بان الميزان في العقوبة هو القدرة على 

الميزان ليس هو ذاك بل القدرة على الفرار من مخالفة التكليف  الامتثال مع ان

ذا لم يفر مع قدرته كان عاصياً، وهنا بلحاظ الملاك لم يقدر على تحقيقهما معاً  فاإ

ولكنه قادر على ان ل يقع في المخالفة فيما لو امتثل أ حدهما ورفع موضوع الآخر، 

ادر على عدم المخالفة، وهذا هو فلا مخالفة لشيء من التكليفين وهذا يكفي فهو ق

الميزان الثاني للعقوبة، وعليه فتعدد العقوبة على المشهور ممكن لو ترك كلاهما 

 فتتعدد المخالفة والعقوبة وكان بامكانه وقدرته ان ل خفالف شيئاً منهما.

ذ معناه ان النظر انصب على عنوان  الا ان هذا المسلك لم يقبل، اإ

ة في تصحيح العقوبة بما هو تكليف وخطاب مع أ نه التكليف وان له موضوعي

صياغة قانونية ل براز وافصاح المولى عن اغراضه المولوية من دون أ ية موضوعية 

للتكليف والاعتبار وانما روح التكليف هو ملاكه فالملاك والمحبوبية وهي أ مور 

ولى بأ ية واقعية ل اعتبارية هي ميزان العقوبة ولذا لو كشف المكلف عن غرض الم

وس يلة ولو بالعلم بالغيب بدون جعل الايجاب فيحكم العقل بوجوب اطاعته ولو 

لم يصغه المولى ويبرزه بخطاب، وعلى هذا فملاك العقوبة وميزانها هو الملاك وهو 

 ما يتعلق به غرض المولى ومحبوبيته.

وفي المقام مع كون الغرضان فعليين والقدرة عقلية وهو ان كان بامتثال 

دهما يرفع التكليف بما هو انشاء لكنه ل يرفع روحه وهو الملاك الا انه معذور اح



 (414........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ت  في تركه، ال مر الذي يعني بأ ن أ حد الغرضين فائت ل محالة ل أ ن المكلف يفو 

غرضين سواءً فعل أ م لم يفعل، فأ نه ل يس تطيع أ ن يفر عن التكليف ل ن أ حدهما 

ان يفر عن تكليف ل عن تكليفين فلا حاصل على كل حال، فهو ليس قادراً الا 

ت الا غرض واحد ولو أ متثل الآخر فأ ن  ذ لم يفو  يعاقب الا بعقوبة واحدة، اإ

ذ المرتفع موضوعاً هو الخطاب ل الملاك، نعم  الغرض فائت ل أ نه يرتفع موضوعاً اإ

لو كانت القدرة شرعية فأ ن الملاك يرتفع، وفي مورد القدرة العقلية بأ ية صياغة 

التكليف على نحو التكليفين المشروطين أ و التكليف على الجامع هو واحد  صاغ

من حيث الباعثية والمحركية وعليه فلا يكون منجزاً الا لخطاب واحد على هذا 

 المسلك، ل ن فوات أ حد الغرضين قهري على كل حال ل انه تفويت من المكلف.

فأ ن كانت بمعنى أ ن واما لو كانت القدرة شرعية بمعنى دخلها في الملاك، 

وجود الملاك بمقدار وجود القدرة ل أ كثر فكما ل يوجد الا قدرة واحدة على أ حد 

التكليفين فكذلك ل يوجد الا ملاك في أ حدهما، فلا تكون الا مخالفة واحدة 

تترتب عليها عقوبة واحدة سواء جعل المولى خطابه بنحو التخيير العقلي أ و 

ذ ل يلزم منه ن  قض الغرض وانه بمجرد وقوع التزاحم يرفع أ حد الملاكين.الشرعي، اإ

آخر له دخل في  وان كانت القدرة شرعية بمعنى عدم الاش تغال بواجب أ

الملاك، فهناك ملاكان فعليان على تقدير تركهما معاً حيث يتحقق موضوع كل 

منهما، ومعنى ذلك ان المكلف كان بامكانه ان ل يفوت على المولى شيئاً من 

ته بالتيان بأ حدهما وبه يحقق الملاك ال ول ويرفع موضوع ملاك الآخر وهو ملاكا

القدرة عليه، وهنا يتعين ان يجعل المولى خطابه على نحو التخيير العقلي ل ن 

الجعل على نحو التخيير الشرعي يكون مفوتًا للغرض المولوي وفيه مخالفة واحدة ل 

ذ لو ت ت على المولى غرضين فعليين مخالفتين كما في التخيير العقلي اإ ركهما معاً فو 

ت على المولى أ ي ملاك، وتعدد العقوبة يكون  يعاقب بعقوبتين مع امكان ان ل يفو 



 (415).........................................عشر الثالثالجزء   

أ حفظ لغرض المولى، وعليه ففي هذه الصورة يتعين على المولى ان يجعل خطابه 

 بنحو التخيير العقلي هذا بحسب مقام الثبوت واما مقام الثبات فيجعل تكليفه

 على نحو مشروط لكل من الواجبين المتزاحمين.

وبهذا يتضح ان المقياس في تعدد العقوبة وعدمه ل ربط له بكون التخيير 

 عقلياً أ و شرعياً وانما يرتبط بدخل عدم الاش تغال بالمزاحم في الملاك.

ذا لم يكن الواجبان المتزاحمان مشروطين بالقدرة الشرعية  هذا كله فيما اإ

لو ل  –وهو اما العدم اللولئي  –وهو عدم ال مر بالخلاف  –الث بالمعنى الث

ففي فرض تساوي الخطابين فلا تحقق للعدم اللولئي لكل منهما فلا  –الحكم ال ول 

ذا احرزنا العلم من الخارج  فعلية ل حدهما فلا هذا موجود ول ذاك موجود، نعم اإ

ذ الواجب اما باحدهما في الجلة فيكون ش بهة حكمية دائرة بين ا لتعيين والتخيير، اإ

ذا أ مكن جريان البراءة عن  هذا بالخصوص أ و ذاك بالخصوص أ و بالجامع فاإ

 الخصوصيتين كان ال مر متعلقاً بالجامع.

وان اريد بعدم الامر بالخلاف عدم المنافي بالفعل ففي هذه الحالة يحصل 

بيل لس تلزامه التعارض بين الدليلين لعدم معقولية جعل وجوبين من هذا الق 

على ما تقدم شرحه  –للدور المحال لذا يكون كل منهما بجعله رافعاً لموضوع الآخر 

فيعلم بكذب أ حد الاطلاقين ل محالة وهو معنى التعارض، فأ ن لم نحرز  –سابقاً 

وجوب احدهما اجرينا البراءة وان احرزنا دخل ال مر في الدوران بين التعيين 

 والتخيير.



 (416........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 التزاحم تنبيهات باب
 

: فقد ذكر المحقق النائيني )قده( انه يس تثنى حالة واحدة ل التنبيه ال ول

خفرج فيها باب التزاحم عن باب التعارض وهي ان يكون بين متعلقي الخطابين 

المتزاحمين تضاد ل اتفاقي بل دائمي، وان موارد التضاد الدائمي تكون من موارد 

التعارض الدائمي بين المتعلقين تارة يفترض  التعارض، )بيان ذلك(: أ نه في مورد

 عدم وجود ضد ثالث لهما، وأ خرى يفترض وجوده.

ذا كان الضدان مما ل ثالث لهما، كالحركة والسكون، كان وقوع التعارض  فاإ

ذ ل يمكن ال مر بهما  بين دليلي الحكمين واضحاً مطلقاً فانهما متنافيان في تمام المدلول اإ

أ و كلاهما مقيد بترك الآخر ل ن كل منهما على تقدير ترك الآخر مطلقاً ول أ حدهما 

يكون متحقق الوجود فاليجاب المشروط لغو ل نه من طلب تحصيل الحاصل، 

وال مر بهما في أ ن واحد من طلب الجع بين الضدين المحال، وحينئذ يقع التعارض 

ذ كل منهما يدل بالدللة الالتزامية بأ نه   ل أ مر بالآخر بالفعل.بين أ صل الدليلين اإ

فهذا المورد هو المس تثنى من امكان الترتب ل ن الترتب فيه غير معقول 

 وهذا واضح.

ذا ورد ))صل عند الفجر(( وفي دليل  ذا كان الضدان مما لهما ثالث: كما اإ واإ

ذا صلى ل يمكنه من  ذ أ نه اإ آخر ورد ))تمشى عند الفجر(( وهما من الضدان اإ أ

ذا تمشى ل ذ ان  التمشي، واإ يمكنه من الصلاة، فهنا ضدان ولهما ثالث، كالنوم اإ

المكلف يمكنه تركهما معاً كما لو نام، فهل يعامل معهما معاملة المتزاحمين اتفاقاً بمعنى 

عدم التعارض بينهما حيث يقال: بأ ن كل خطاب منهما مقيد لباً بعدم الاش تغال 

ن الآخر فهنا اما متساويان بالمساوي أ و ال هم وحيث ل يعقل أ همية كل منهما م

ذ كل منهما مشروط بعدم الاش تغال بالآخر واما  فيكون الترتب من الجانبين اإ



 (417).........................................عشر الثالثالجزء   

أ حدهما أ هم فيكون الترتب من جانب واحد، أ و أ نه يقع بينهما تعارض؟ ذهب 

 المحقق النائيني )قده( الى وقوع التعارض بينهما.

ذ ليس المورد كمورد ا لتضاد التفاقي كما هو ووافقه الس يد الشهيد )قده( اإ

بين دليل )صل( ودليل )أ زل( حيث يتفق وقوع نجاسة في المسجد تجب ازالتها 

مع وجوب الصلاة، ولكنه ليس دائمياً بل اتفاقياً ونتيجته انه ل تعارض ل بلحاظ 

 أ صل الواجبين ول بلحاظ اطلاقيهما، وكان بيانان قد تقدما.

بعدم الاش تغال بالضد المساوي أ و  ال ول منهما: هو تقييد كل خطاب لباً 

ال هم كما هو مقيد لباً بالقدرة على متعلقه وعدم العجز، وحيث يحتمل ان احدهما 

أ هم من الآخر أ و مساويًا له فيكون التمسك باطلاق خطاب كل منهما لحال 

الاش تغال بالآخر من التمسك بالعام في الش بهة المصداقية فلا اطلاق لكل منهما 

ة الى التعارض بين الاطلاقين، كما ل تعارض بين أ صل الخطابين ل ن لتصل النوب

 ثبوت كل منهما مشروط بعدم الاش تغال بالآخر بعد فرض امكان الترتب.

والثاني منهما: ان يقال: بان كل خطاب من الخطابات الشرعية ليس في 

ن ل صل مقام بيان المقايسة والمفاضلة مع الخطابات ال خرى بل هو في مقام البيا

 الوجوب، وعليه فلا اطلاق لها لحال الآخر ليقع التعارض بينهما.

 فلو تم هذا البيان، فهو بيان لنفي التعارض بين اطلاقي الواجبين المتزاحمين.

ذ كل من  وهنا يقال: أ نه في التضاد التفاقي ل يتم شيء من البيانين، اإ

في مورد  -اما في المقام  -الواجبين له الزام لترك الآخر، في أ ي وقت أ و حال، 

ذ  التضاد الدائمي فأ ن كل منهما يس تلزم ترك الآخر دائماً بخلاف الازالة مع الصلاة اإ

 قد يتفق النجاسة فتتعارض مع الصلاة.

. اما عدم تمامية البيان الثاني: فأ ن عدم الاطلاق لحال وكلا البيانين غير تام

لترك الآخر واما معه فلا مانع من  المقايسة انما يتم في حال عدم اس تلزام الخطاب



 (418........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ذ التضاد دائمي  اطلاق الخطاب وان المولى في مقام البيان من هذه الناحية اإ

وذاتي، فيأ مر بكل منهما أ مراً مطلقاً لحال الآخر وأ ن الآخر ليس فيه ملاك أ هم، 

ل بين  –بين الاطلاقين  –وال مر من الجانب الآخر كذلك فيقع التعارض بينهما 

ذ ل تعارض بين اصليهما.أ صل ا  لواجبين اإ

واما عدم تمامية البيان ال ول: حيث يقال: بأ ن نفس الاس تلزام لترك الآخر 

وكذا العكس بتمام حالت ومصاديق الواجبين بنفسه يمكن جعله قرينة عرفية بأ ن 

المولى قد تصدى بنفسه لحراز عدم مانعية الاش تغال بالخر، ولذا أ مر بالصلاة 

ذا لم تش تغل بالتمشي، وك نه قد تصدى بنفسه لحراز عدم المقيد مطلقاً بلا  قيد اإ

اللبي فأ طلق ال مر بالصلاة ولم يقيده بعدم الإزالة فينعقد ظهور مقامي للخطاب 

وان المولى بنفسه تصدى ل حراز عدم القيد ل ن الاس تلزام دائمي ل اتفاقي ليحول 

اللبية، فيقال هنا ان الاطلاق على وجدان المكلف ليبحث عن القيد بالقرينة 

اللفظي وعدم أ خذ القيد في لسان الدليل يعني أ ن المولى يريد الاطلاق فهو يرى 

ان المقيد اللبي لذلك الخطاب غير موجود وان الاش تغال به ليس اش تغالً بال هم 

ذا تم الاطلاق فلا يكون التمسك به من التمسك  أ و المساوي بل بالمرجوح واإ

 ش بهة المصداقية لنفس مقيده اللبي.بالعام في ال 

ان القضية هنا كالقضية الخارجية المولى بنفسه يتصدى  وبعبارة أ خرى

ل حراز جميع قيود موضوع حكمه ومنها قيد عدم الاش تغال بال هم أ و المساوي، 

ذا لم تتمش، فيفهم  ذ لم يقل صل اإ وحيث لم يأ خذ في لسان دليله عدم الضد لفظاً اإ

ذا تم الاطلاق من من كلامه ان الآخ ر ليس مانعاً شرعياً عن الدليل ال ول، واإ

 الجانبين وقع التعارض بين الاطلاقين وتطبق قواعد التعارض بينهما.

 :وفيه تأ مل من جهتين



 (419).........................................عشر الثالثالجزء   

الجهة الاولى: ان هنا منبه بأ نه ل الزامية للتعارض بين الاطلاقين كما 

ذ لزم ذلك، أ نه لو كان أ حد الاطلاقين أ قوى  والآخر أ ضعف كما لو كان أ دعي، اإ

أ حدهما بالوضع والآخر بمقدمات الحكمة فيرجح ما هو أ قوى ظهوراً على ما هو 

أ ضعف، فلو كان دليل الصلاة هو ال قوى كان وجوبها مطلقاً حتى لحال التمشي 

وهما يعني انها أ هم من التمشي الذي واجبه مشروط، وهذا معناه اننا اس تفدنا 

 هور أ و من مطابقة أ حد الخطابين للكتاب.ال همية من أ قوائية الظ 

ذ لم يفعله  مع أ نه لم يعهد في الفقه وان العلماء أ ثبتوا ال همية بقوانين التعارض اإ

ذ لوازم هذا التقديم  الفقهاء فلا مورد ل ثبات ال همية بالعموم أ و بموافقة الكتاب اإ

يس بأ هم مع أ صبح وجوبه مطلقاً والآخر مشروطاً، أ ي أ نه واجب ولكنه )مهم( ول 

ان تطبيق قواعد التعارض هي ال خذ بأ حد الدليلين وترك الآخر ل ن نكتة 

التعارض هي كذب أ حدهما واقعاً وتردده ظاهراً )أ ثباتًا( بين هذا أ و ذاك، فهذا 

 منبه على عدم صحة ما ذكره الس يد الشهيد من الوجدان العرفي.

لفظاً لو كان دخيلًا هذا مضافاً الى الجهة الثانية: ان لزوم اخذ القيد 

بالخطاب مما ل دليل عليه فلعل المولى اكتف. بالمقيد اللبي العام المأ خوذ في كل 

 خطاب، وبالتالي فلا اطلاق ل حد من الخطابين أ و لكليهما ليقع التعارض بينهما.

والنتيجة أ نه ل فرق بين مورد التضاد التفاقي والدائمي وانه ل تعارض بينهما 

ول بين أ صل الدليلين، ول مورد للاطلاق ل نه من مصاديق  –قيهما بين اطلا –

ذ ل يعلم أ همية أ و مساواة الضد الآخر بعد ان قلنا بأ ن المقيد  الش بهة المصداقية اإ

اللبي ليس هو واقع ال همية أ و المساواة بل المعلوم منهما، فالش بهة هنا مصداقية فلا 

 ما.مجال للاطلاق ليقال بوقوع التعارض بينه



 (420........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

: قد تقدم في البحوث المتقدمة بان خروج باب التزاحم عن التنبيه الثاني

ب، ل ن التزاحم يستبطن وجود رض موقوف على القول بامكان الترتباب التعا

 جعلين مترتبين من جانب واحد أ و من جانبين.

وهذا التنبيه يشير الى وجود جملة من الموارد مما ل يكون فيها الترتب ممكناً 

 يكون من باب التزاحم، وقد ذكر المحقق النائيني )قده( جملة من الموارد أ دع. فلا

 فيها عدم معقولية الترتب، وبالتالي تكون خارج باب التزاحم.

وقبل الاشارة الى هذه الموارد أ و بعضها نذكر الضابط العام لمكان الترتب، 

 فنقول هناك شرطان اساس يان لمكان الترتب:

ن ل يكون أ حد الخطابين مشروطاً بالقدرة الشرعية بالمعنى الشرط ال ول: ا

ذ لو كان كذلك اس تحال ثبوت ال مر ولو  الثالث وهو عدم ال مر بالخلاف، اإ

بنحو الترتب ومشروطاً بعدم الاش تغال بالمنافي، أ و بمجرد وجود ال مر ال ول 

ول مشروطاً بالفعل فلا وجود لل مر الثاني مع وجود نفس ال مر ال ول ل مطلقاً 

 لرتفاع موضوع ال مر الثاني بمجرد وجود ال مر ال ول.

الشرط الثاني: ان ل يكون ترك أ حدهما مساوقاً لتحقق الآخر كما في 

ذ ل يعقل ال مر بالآخر حتى مشروطاً ل نه من  الضدين اللذين ل ثالث لهما اإ

 تحصيل الحاصل.

عض موارد أ دع. وبعد اتضاح هذا الضابط لمكان الترتب، نس تعرض ب

 المحقق النائيني خروجها عن باب التزاحم ووقوعها في باب التعارض.

: لو كان أ حد الواجبين مشروطاً بالقدرة الشرعية، فقد ذكر المورد ال ول

ذ ل يكون ملاك فيه حينئذ ليعقل  )قده( أ نه يرتفع ال مر المقيد بالقدرة الشرعية اإ

 بالخلاف، وال مر فرع وجود الملاك. ال مر به ولو مترتباً لرتفاعه بال مر



 (421).........................................عشر الثالثالجزء   

ذا أ ريد وأ شكل عليه : بالدور باعتبار ان الملاك يس تكشف من الخطاب، فاإ

اثبات اطلاق الخطاب لمورد التعارض وبالتالي اثبات الملاك به لزم الدور، فلا 

 أ مر ترتبي بأ ي مورد.

وتسجيل الاشكال نشأ  من التعبير في كلام النائيني )قده( بأ ن ال مر 

لترتبي فرع فعلية الملاك، وان مقصوده لبدية احراز الملاك في المرتبة السابقة، ا

وعليه ل يمكن اس تكشاف الملاك من فعلية الخطاب والا لزم الدور، بل مقصوده 

بان ال مر بالخلاف ينفي الخطاب والملاك معاً لل مر الترتبي لنتفاء شرطه وهو 

عقل ال مر الترتبي مع انتفاء الشرط المذكور، القدرة بالمعنى المذكور، وعليه فلا ي

 وقد ذكر عدة تطبيقات لهذه الكبرى نذكر بعضها:

يرتفع لو كان هناك انسانًا  –الوضوء  –ال ول: ان وجوب التطهير بالماء 

عطشانًا يجب صرف ماء الوضوء اليه حيث ل يكفي المقدار المتوفر من الماء 

، فيقع التزاحم بينهما، فقال )قده( بأ نه هنا لل مرين من الوضوء ورفع العطش معاً 

ال مر بالوضوء في هذا الفرض، فلو ترك صرف الماء الى العطشان وتوضأ  فأ ن 

وضوءه باطل لعدم الامر به ل مطلقاً ول مترتباً على ترك الآخر وذلك لتقيده 

 بالقدرة الشرعيةوهو مرتفع بوجوب صرف الماء للعطشان.

بأ نه مع المانع من اس تعمال المانع في الوضوء فان ول اشكال على المشهور 

التيمم جائز، ولكن لو خالف المكلف وتوضأ  فهل يقع وضوءه صحيح أ و باطل؟ ل 

اشكال في الصحة مع انتفاء موضوع الآخر وسقوط أ مره قبل المباشرة بالوضوء وانما 

ضوءه، فجعلوا الكلام في حال بقاء ال مر الآخر ولم يرمف الماء فيه قالوا ببطلان و 

 هذا شرطاً لصحة الوضوء، أ ي يشترط في صحة الوضوء عدم المانع.

 اما كيفية اثبات كون القدرة شرعية فقد ذكروا تقريبان:



 (422........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

التقريب ال ول: الوضوء مما له بدل وما له بدل تكون القدرة فيه شرعية على 

دل فأ ن ما تقدم البحث في هذا المرجح وهو تقديم ما ليس له بدل على ما له ب

القدرة في ال ول عقلية وفي الثاني شرعية فلا محالة يرتفع ال مر بما له بدل مع 

 وجوب صرف الماء على العطشان، هذه مقدمة.

والمقدمة ال خرى: أ نه يس تفاد من دليل البدلية هذا المعنى من القدرة 

ة الشرعية بمعنى )عدم ال مر بالخلاف(، وتقدم في بحث ذلك أ نه ل يمكن اس تفاد

هذا المعنى من القدرة، وان البدلية تجتمع حتى لو كانت القدرة عقلية، فالبيان غير 

 تام.

ويمكن اثبات ذلك بدون الاس تعانة بكبرى الترجيح بما ليس له بدل، وهذا 

 هو التقريب الثاني، وهو يتأ لف من مقدمتين:

هَّ نْ كُنْتُمْ جُنبُاً فاَطَّ
ِ
آية الوضوء ))وَا نْ كُنْتُمْ مَرْضَى المقدمة ال ولى: ان أ

ِ
رُوا وَا

دُوا مَاءً  تُمُ الن ِّسَاءَ فلََمْ تَجِّ نَ الغَْائِّطِّ أَوْ لمَس ْ نْكُمْ مِّ أَوْ علََى سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِّ

نْه ]المائدة: يكُمْ مِّ كُمْ وَأَيدِّْ باً فاَمْسَحُوا بِّوُجُوهِّ يداً طَي ِّ مُوا صَعِّ [.(( قسمت 6فتَيََمَّ

للماء وغير الواجد له والتقس يم قاطع للشركة، فأ ما هو واجد  الانسان الى الواجد

فيجب عليه الوضوء واما هو فاقد فيجب عليه التيمم، ول حكم ثالث يجتمع فيه 

وجوب التيمم مع صحة الوضوء، فيفهم منه ان وجدان الماء هو موضوع وجوب 

 الوضوء.

الخارجي بل  المقدمة الثانية: ان المراد من وجدان الماء ليس هو وجوده

القدرة على اس تعماله ولو بقرينة ذكر المرض مع السفر في الآية الدال على ان الميزان 

هو القدرة وعدم المشقة وهو معنى كون القدرة شرعية في دليل وجوب الوضوء 

بخلاف الواجب الآخر فأ ن القدرة فيه عقلية، فلا محالة يرتفع ال مر بالوضوء مع 

 لواجب الآخر.ال مر برمف الماء الى ا



 (423).........................................عشر الثالثالجزء   

 والتحقيق: ان هنا منهجان للبحث ل بد من التحدث على وفق كل منهما.

المنهج ال ول: ان يحرز دخل القدرة في الملاك ومع ارتفاعها يرتفع الملاك ل 

 محالة، فلا أ مر ولو مترتباً مع عدم الملاك.

ثبات كون المنهج الثاني: أ نه على تقدير دخل القدرة في الملاك أ نه ل يمكننا ا

القدرة عقلية وبالتالي احراز الملاك في مورد العجز، وهذا كاف في عدم امكان 

ذ مع عدم احراز الملاك فلا يمكن ان يكون هناك أ مر.  الترتب، اإ

اما المنهج ال ول: ان اس تفادة دخل القدرة في الملاك الذي قصده الميرزا 

ية حينما تذكر في لسان )قده( هو ما اس تفيد من الظهور في التأ سيس ية والمولو 

 الدليل كما تقدم بيانها سابقاً، فأ ن قبلنا هذا الاس تظهار فيرد عليه:

أ ولً: لس نا بحاجة الى اثبات دخل القدرة في الملاك فلو كانت القدرة 

الشرعية المس تفادة )من الوجدان( في الآية بمعنى عدم المانع الشرعي فان احتمال 

نع عن ال مر الترتبي بلا حاجة الى احراز دخل القدرة ارادة هذا المعنى كافٍ في الم 

في الملاك ل نه مع الاحتمال ان الوجدان بهذا المعنى )عدم المانع شرعاً( يصبح دليل 

وجوب الوضوء مجملًا فلا يمكن التمسك باطلاقه ل نه من التمسك بالعام أ و المطلق 

حاجة الى احراز ارتفاع في الش بهة المصداقية لنفس العام أ و المطلق، وعليه فلا 

 الملاك لنفي ال مر الترتبي بالوضوء.

نعم لو كان )الوجدان( المأ خوذ في الآية بمعنى صالح للانطباق على العجز 

التكويني أ و بمعنى التمكن التكويني وعدم الاش تغال بالآخر فالطلاق يكون تاماً 

جب فان نفس ولكن الميرزا ل يقول بذلك، فاثبات الدخل في الملاك بلا مو 

 احتمال الدخل يكفي لجمال دليل الوضوء فلا يمكن التمسك به.

وعليه فاذا كان الوجدان بمعنى )عدم المانع شرعاً( يرتفع بنفس المانع الشرعي 

فاحتمال هذا المعنى لكلمة )الوجدان( في الآية يكفي بلا حاجة الى احراز دخل 



 (424........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

قيد بعنوان ما يحتمل ارتفاعه بمجرد القدرة في الملاك، وان موضوع ال مر بالوضوء م 

 ال مر بالآخر.

وهذا المنهج صحيح ولكن القدرة هنا المس تفادة من كلمة الوجدان )فلََمْ 

دُوا مَاءً( بأ ي معنى، هل هي بمعنى عدم المانع الشرعي، أ و بمعنى عدم العجز أ و  تَجِّ

ذا اس   تظهرنا المعنى بال عم منه وعدم الاش تغال بالآخر، فالبحث هنا في القدرة، فاإ

 الثاني فال مر الترتبي ممكن هذا اولً، وهو اشكال مبنائي.

وثانياً: يوجد اشكال بنائي أ نه اس تفاده من أ خذ القدرة في لسان الدليل 

دخلها في الملاك باس تظهار التأ سيس ية والمولوية، فأ ن قُبلت الكبرى، فأ ن صغراها 

ن دليل وجوب الوضوء لكي تكون غير تامة في المقام، ل نها تتم لو جاءت في لسا

ذا كانت منحرمة في الدخل في  نكتة أ خذها ظهورها في التأ سيس ية أ و المولوية اإ

ذا لم تكن نكتة أ خرى لذكرها وهذا انما يكون في مورد ورودها  الملاك، وهذا فيما اإ

آخر اس تفيد بالدللة الالتزامية العقلية، ان ال مر الاول  في نفس ال مر ل في أ مر أ

دُوا مَاءً(( انما مقي د بالقدرة فلا جدوى للظهور التأ سيسي، فأ ن قوله تعالى ))فلََمْ تَجِّ

آخر وهو التيمم، واس تفاده الميرزا بقرينة التقس يم قاطع للشركة أ نها  أ خذ مع حكم أ

قيد للوضوء، فان العجز ذكر في ال مر بالتيمم وليس في ال مر بالوضوء وانما 

للة الالتزامية العقلية وليس المولى ممن قام بها فلا اس تفادة أ خذها في الوضوء بالد

يكون ال مر بالوضوء مقيداً بها لفظاً كي يكون الظهور في التأ سيس ية مانعاً في 

 ذلك، كما لو قال: ان كنت قادراً على الوضوء.

وثالثاً: لو قبلنا كون ال مر بالآية مقيد بالقدرة وانها دخيلة في الملاك، فأ ن 

ان ملاك ال مر الوجوبي للوضوء غير موجود فلا أ مر بالوجوب  غاية ذلك هو

بالوضوء ولكن التيان بالوضوء يمكن بأ مره الاس تحبابي المطلق حيث لم يرد فيه 



 (425).........................................عشر الثالثالجزء   

قيد القدرة حتى لمورد وجود المانع الشرعي، واو فرض ترك الآخر فال مر الترتيبي 

 ممكن.

ذ محله هو ان : أ نه خروج عن محل البالا ان هذا الوجه يرد عليه حث اإ

 ال مر الوجوبي بالوضوء ممكن ل مطلق ال مر بالوضوء ولو كان اس تحبابياً.

وأ نه: أ ن أ ريد به التمسك باطلاقه لمورد مشروعية الوضوء فمن الواضح أ نه 

ل اطلاق له لمورد المشروعية وانها تثبت بنفس اطلاقه بل هو ظاهر في مورد 

السابقة، حتى يكون نور على نور على حد يكون الوضوء مشروعاً. في المرتبة 

 تعبير الرواية.

وفيه أ نه لو انحرم دليل الاس تحباب بهذه الرواية واما لو لم ينحرم كما لو 

 اس تفيد من قوله تعالى ))ان الله يحب التوابين ويحب المتطهرين(( فلا يتم.

د اثبات المنهج الثاني: أ نه ل يراد احراز دخل القدرة في الملاك، وانما يرا

الاطلاق لمورد العجز وكون القدرة عقلية اما من خلال التمسك باطلاق المادة 

للمحمول الثاني أ و بالدللة الالتزامية مع سقوط الدللة المطابقية عن الحجية ل عن 

ذ هي تابعة  أ صل الظهور والا لكانت الدللة الالتزامية كذلك بلا خلاف بينهم اإ

 وانعقاداً.للدللة المطابقية ذاتًا 

والميرزا يقول بانثلام الاطلاق سواءً أ كان اطلاق المادة أ و أ طلاق الدللة 

الالتزامية حيث ينثلم الاطلاقان لو أ خذ قيد القدرة في دليلهما لسانًا كما هو في 

الآية، وعليه فلا ينعقد ظهور للمادة في المحمول الثاني وهو الملاك ول في ال ول 

 ية لسقوط المطابقية ظهوراً.وهو الدللة الالتزام 

ذ  ونكتة كون القدرة عقلية، هو اطلاق المادة وانها لم تقيد في لسان الدليل اإ

لم يقل )ان كنت قادراً على الوضوء..( ومع عدم تقيدها فان لها محمولين في عرض 

واحد هي الوجوب والملاك وكلا المحمولين يجري فيهما الاطلاق حيث لم تقيد 



 (426........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ذا سق ط اطلاق أ حد المحمولين وهو التكليف للعجز بقي الثاني وهو المادة فاإ

 اطلاق الملاك وبه تكون القدرة عقلية.

أ و اس تفادة بقاء الملاك من الدللة الالتزامية فأ ن ال مر بشيء له دللة 

مطابقية على الايجاب وله دللة التزامية على الملاك، فلو سقطت المطابقية بمقيد 

ا لو كان المقيد منفصلًا فأ نه انما يقيد بمقدار ما فيه محذور لبي وهو كالمتصل، وكذ

وما فيه محذور هنا هو اطلاق الوجوب لحال العجز ل اطلاق الملاك، ولو قلنا 

بعدم ال ولى تبق. الثانية لحال العجز فتثبت القدرة العقلية وبها يمكن اثبات ال مر 

 ولو ترتبياً.

نثلام كلا الا طلاقين لو أ خذت القدرة في لسان الا ان الميرزا يقول باإ

الدليل، ل ن قيد المادة يرفع كلا الاطلاقين من محمول الوجوب ومحمول الملاك، كما 

ان قيد الوجوب يرفع اصل الدللة المطابقية ومعه ترتفع اصل الدللة الالتزامية ل نها 

لتزامية لحجية تابعة لها ذاتًا عند الجيع حتى للقائل بعدم تابعية الحجية للدللة الا

الدللة المطابقية، وعليه فلا موضوع للدللة المطابقية مع كون القيد لبياً متصلًا، 

وفي الآية المباركة ان المقيد حاله حال المقيد المتصل فلا يمكن اثبات اطلاق 

 الملاك لثبات كون القدرة عقلية.

تزامية ولو ، عدم قبول اطلاق المادة واطلاق الدللة الالولكنه غير تام

فرض صحتهما في سائر الموارد، واما هنا فأ ن المقدار الوارد في لسان الدليل ل 

 يكفي لثلم الاطلاق.

ذ لم يقل اغسلوا الغسل المقدور  اما اطلاق المادة، فأ ن القيد لم يرد للمادة اإ

دُوا مَاءً فتيمموا(( ومو  ضوع مثلًا، بل القيد راجع للهيئة، لوجوب التيمم ))فلََمْ تَجِّ

وجوب الوضوء غير موجود، وانما اس تفيد أ نه مقيد بالقدرة على الماء من الدللة 

الالتزامية العقلية وهو ل يقتضي أ كثر مما يقتضيه التقس يم قاطع للشركة، والقيد في 



 (427).........................................عشر الثالثالجزء   

آخر وانما اس تفيد منه بالملازمة ان الوضوء غير موجود بمورد  ذيل الآية لبيان حكم أ

س يم قاطع للشركة والملازمة هو ان الوجوبين غير العجز، وما يقتضيه التق 

موجودين معاً ل ان كل المحمولت غير موجودة بل يبق. اطلاق المحمول الثاني 

ذ ل ملازمه لبقاء الملاك للوضوء مع عدم  على حاله مع ان الوجوب غير موجود اإ

على الوجوب ووجود وجوب التيمم وعليه فيتم كلا الوجهين، هذا الاشكال ال ول 

 النهج الثاني، هذا مع تسليمهما كبرويًا.

وثانياً: سلمنا أ نه ل يمكن اثبات اطلاق الملاك ل ن القيد أ خذ في لسان 

الدليل متصل وفي حال العجز ل محمول ثان للمادة ول دللة التزامية ومع ذلك نقول 

 ان الذي أ خذ في لسان الدليل هو الوجدان، فماذا يراد منه؟

المعنى ال ول والثاني للقدرة وكلاهما ل يمنعان ثبوت  الخطاب أ ما ان يراد 

ذا ثبت عدم دخلها في الملاك صح ال مر  ذ القدرة بهذا المعنى اإ فضلًا عن الملاك، اإ

الترتبي، ل ن المكلف يكون قادراً غير عاجز ل عن المعنى ال ول ول عن المعنى 

 ر الترتبي.الثاني فيشمله ال مر فضلًا عن الوجوب لثبات ال م

نعم لو أ ريد من القدرة المس تفادة من )الوجدان( المعنى الثالث بمعنى )عدم 

ال مر المولوي( فأ نه ل يمكن اثبات ال مر الترتبي للوضوء الا ان اس تفادة هذا 

المعنى من )عدم الوجدان( خلاف الظاهر، وانما المراد منه عدم وجوده وعدم 

ذ يجد المريض الماء ولكنه  امكان اس تعماله بقرينة عطف المريض على المسافر اإ

 يصعب ويشق عليه اس تعماله.

وهذا هو الاشكال الثاني وان عدم تمامية الاطلاق للمادة في المحمول الثاني 

ذا فسرنا عدم  ل اإ وعدم تمامية الاطلاق للدللة الالتزامية ل يضر بالترتب اإ

ظاهر، ومقتضى الوجدان بمعنى يشمل وجود ال مر بالخلاف وهو خلاف ال

 اطلاق ال مر بالوضوء خطابًا وملاكاً تمامية ال مر الترتبي.



 (428........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

وثالثاً: سلمنا أ نه لم يتم ال مر الوجوبي ولو بالس تفادة من عدم الوجدان بما 

يعم ال مر بالخلاف، وحينئذ يقال: يكفي ال مر الاس تحبابي حيث يتمسك به 

فروض أ نه ل يمنع الاطلاق لصحة الوضوء وهو غير مقيد الا المقيد اللبي والم

ذا ثبت أ مر اس تحبابي  ذ ل مقيد له بلسان الاس تحباب فاإ للملاك لمورد التزاحم اإ

ذ ل يتعين كون ال مر بالوضوء هذا ال مر الواجب ليصح الوضوء.  فهو يكفي اإ

 .وقد مر الاشكال فيه

وعلى هذا فالصحيح هو ان المانع الشرعي مسوغ للتيمم ولكنه ليس شرطاً 

ضوء، بمعنى أ نه لو توضأ  صح وضوءه لوجود ال مر الترتبي الوجوبي فضلًا عن للو 

 الاس تحباب.

 الثاني: الوضوء المحرم.

ذا توضأ  بماء مغصوب، وانطبق على وضوءه عنوان محرم، فهنا صور:  اإ

الصورة ال ولى: على القول بامتناع اجتماع ال مر والنهيي، وان كلا العنوانين 

فيدخل في باب التعارض لس تحالة تعنون الفعل الواحد متحدان على فعل واحد، 

ذ احدهما يقتضي  بعنوانين بلحاظ المبادئ فيكون تكاذب وتعارض بينهما، اإ

 الانبعاث والآخر يقتضي الانزجار، فلا موضوع للترتب فيرتفع.

واما بناء على جواز الاجتماع، وان تعدد العنوان جائز ول محذور فيه في 

ذ ل مرحلة المبادئ، ل  ضير فيه وان انطبقا على فعل واحد، وهنا يقع التزاحم اإ

 يس تطيع فعل الواجب من دون ان يقع في الحرمة.

ذ ل يمكن  الصورة الثانية: مع عدم المندوحة، فأ ن الوضوء سوف يبطل، اإ

ال مر بالوضوء ل مطلقاً كما هو واضح ول مشروطاً بترك الآخر لعدم القدرة 

و قال: لو عصيت الاش تغال بالمغصوب فتوضأ  به، هذا فيما الشرعية عليه، كما ل

أ خذت القدرة بمعنى عدم ال مر الآخر، ولو انكرنا أ خذ القدرة بهذا المعنى وأ نه ل 



 (429).........................................عشر الثالثالجزء   

يمكن اس تفادتها من الآية المباركة، وانما اس تفيدت القدرة بمعنى عدم العجز امكن 

يتوضأ ، وليس هذا من  ان يتوضأ  بال مر الترتبي فيحرم الغصب ولو عصاه فله أ ن

تحصيل الحاصل لفرض وجود ثالث كما لو سكب الماء على وجهه ل لجل الوضوء 

 بل للتبرد مثلًا أ و أ هرق الماء.

آخر، فعلى كل حال يمكنه  الصورة الثالثة: مع المندوحة، أ ي مع وجود ماء أ

ذ يتمكن ان يتوضأ  بالماء المباح وان ال مر بالوضوء فعلى لنحفاظ القدرة الشرعية  اإ

من امتثال التكليف في غير المغصوب، هذا بناء على عدم التزاحم بين الواجب 

الموسع والواجب المضيق، والواجب الموسع هنا هو ال مر بالجامع للوضوء ما بين 

الحصة المحرمة والحصة المحللة، حيث تكون الحصة المحرمة مزاحمة مع الحرمة فأ نه 

وء وان كان ل يمكن ال مر للمزاحمة يمكن حينئذ حينئذ يمكن ال مر العرضي بالوض

 ال مر بالوضوء الترتبي.

ذ تأ تى منه قصد القربة كما لو  والصحيح هو امكان الامر الترتبي بالوضوء اإ

 قيل بكفاية تعدد العناوين أ و كان غافلًا عن الغصب.

الثالث: توقف الوضوء على مقدمة محرمة، كما لو كان الماء مباحاً ولكنه 

وع في اناء مغصوب ل يعلم ان صاحبه يأ ذن بالترمف في انائه، والتوضوء موض

هنا يتوقف على اخراج الماء من الاناء المغصوب كي يمكن التوضوء به، حكم 

الميرزا هنا ببطلان الوضوء لعدم القدرة الشرعية عليه ومع عدمها فلا خطاب، ول 

 ملاك لتصحيح الوضوء.

 ر:الى صو  هنا ل بد من التفصيل

الصورة الاولى: ان يريد المكلف التوضوء بالماء بالرتماس لعضاء الوضوء 

وهذا مما ل اشكال فيه انه ترمف في المغصوب فيحرم وبه يبطل الوضوء بناء على 

 اجتماع ال مر والنهيي، فيدخل في باب التعارض، فلا أ مر بالوضوء فيبطل.



 (430........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ضعه في اناء مباح، فلا الصورة الثانية: أ نه اخراج الماء دفعة واحدة وو

اشكال في الصحة بعد سقوط الحرمة بالعصيان، فيتحقق القدرة على الوضوء 

 ويصح.

الصورة الثالثة: انه غرف من الاناء تدريجياً فيتوضأ  ويغسل بكل غرفة من 

الماء أ حد اعضاء الوضوء، وهنا ان قيل بان الاغتراف بهذا النحو مما ينطبق عليه 

 يبطل الوضوء ويكون حاله حال الارتماس بالناء المغصوب.عنوان الغصب عرفاً، 

وان قلنا بان عنوان الغصب ل ينطبق عرفاً على الاغتراف التدريجي، 

آخر ل عوهذه هي الصورة الرابعة: فهنا الا تراف ترمف واما الوضوء فهو فعل أ

ينطبق عليه عنوان الغصب عرفاً فهنا فعلان وخصوصاً مع الفاصل الزمني بين 

لفعلين، فالغتراف هنا مقدمة للوضوء وليس داخلًا في ذي المقدمة، والمقدمة ا

 محرمة.

وهنا يقال: لو كانت القدرة الشرعية غير مأ خوذة والمقصود منه هو التمكن 

من فعل الوضوء ولو في طول عصيان الواجب الآخر فيكون مأ موراً به بنحو 

 عاصياً لل مر ال ول.الترتب، كما لو قال لو اغترفت فتوضأ ، وان كان 

واما لو أ خذت القدرة بمعنى )عدم ال مر الآخر( فأ ن نفس فعلية الغصب 

يكون مانعاً شرعياً رافعاً لموضوع وجوب الوضوء، ومع عدم ال مر به فلا موضوع 

 لل مر الترتبي.

من بعض تلامذته: بأ نه لو قيل بأ خذ القدرة الشرعية  واشكل على الميرزا

ذ ال مر بالوضوء فيصح الوضوء هنا با لغتراف التدريجي ويكون حاله كالدفعي، اإ

فيه في طول عصيان ال مر بالغصب، وان القدرة الشرعية تتحقق بشكل تدريجي 

ذ ل يشترط فيها ان تكون دفعية، بل هي ان يكون المكلف قادراً على كل جزء  اإ

وهم أ حد عدم صحة حين امتثاله كما لو كان الماء الذي يتوضأ  به ينبع تدريجياً فلا يت



 (431).........................................عشر الثالثالجزء   

الوضوء لتمكنه منه ولو بالتمكن على كل جزء جزء من اجزائه، وهنا كذلك ول 

ذ المقدار اللازم عقلًا أ و شرعاً )بمعنى عدم المانع( الجامع  اشكال في صحة الوضوء، اإ

بين القدرتين التدريجية والدفعية، فكما ان القدرة التكوينية التدريجية كافية كذلك 

، فأ ن القدرة الشرعية التدريجية متحققة بالعصيان التدريجي في كل الشرعية هنا

ذ ل يشترط ان  جزء من اجزاء الوضوء، والقدرة الشرعية بهذا النحو تكفي اإ

تكون دفعية من أ ول ال مر بأ ن يكون المكلف قادراً على الفعل بتمام اجزائه، وعليه 

الترتبي فيما لو صار المكلف يصح الامر الترتبي في المقام ويكون حاله حال ال مر 

 قادراً دفعة واحدة.

ول موجب لتقييد الخطاب بأ كثر من موارد القدرة على فعل المتعلق ولو 

تدريجياً ل ن نكتة القيد هي عدم اللغوية ل موجب لتقييد أ كثر باخراج عدم القدرة 

 أ صلًا.

 )قده( اما لو أ خذت القدرة بالمعنى الثالث الذي هو مبنى المحقق النائيني

فلا يمكن تصحيح الوضوء ل ن القدرة بهذا المعنى )عدم ال مر بالمنافي( وليس بمعنى 

عدم العجز حيث يقال ان ظاهر أ خذ عدم ال مر أ نه قيد موجود حين ما يريد ان 

يمتثل فهنا عدم المزاحم الشرعي موجود في المقام، ذلك ل ن حرمة الترمف في 

ء ال ول من الوضوء، الغصب في مقابله قد الغصب موجود وان كان ال مر بالجز 

ارتفع، ولكن ال مر ليس هو أ مراً بغسل الوجه، بل واجب ارتباطي لتمام الاجزاء، 

وعليه فبلحاظ الاجزاء الاخرى )عدم المانع( موجود وهو حرمة الاجزاء 

الاخرى، وليس ال مر بالوضوء أ مراً مس تقلًا بكل جزء، بل ظاهر ال مر ان له 

ة لل جزاء الضمنية، والمانع الشرعي وان كان غير موجود للجزء ال ول فعلية واحد

من الوضوء الا أ نه موجود للاجزاء ال خرى التي لم يأ ت بها بعد فيكون ال مر 

 الترتبي ممتنعاً لعدم ال مر به.



 (432........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

لية في غير محله، نعم القدرة عق س القدرة الشرعية على القدرة ال وعليه فقيا

ني يمكن قياسها مع القدرة العقلية كما لو أ خذت القدرة بمعنى الشرعية بالمعنى الثا

عدم الاش تغال أ و عدم العجز ولو في طول العصيان، فأ ن هذا هذا أ مر ممكن 

 والنكتة اللغوية ل تقتضي عدم القدرة حتى تدريجياً، وفي ضوء ما تقدم.

ضوع أ نه ل بد من التفصيل بين القدرة الشرعية بالمعنى الثالث حيث ل مو 

لل مر الترتبي، وبين القدرة الشرعية بالمعنى الثاني حيث يمكن ال مر الترتبي ل ن 

 وزانها وزان القدرة العقلية بخلاف القدرة بمعنى )عدم ال مر بالخلاف(.

ذ ال مر بالوضوء  ولو أ خذت القدرة بهذا المعنى فالحق مع المحقق النائيني اإ

 ولو بنحو الترتب.

يل على اشتراط القدرة الشرعية بالمعنى الثالث في هذا وقد عرفت عدم الدل 

خطاب الوضوء، كما لو فرض اس تفادة ذلك من دليل ال مر الوجوبي المتمثل بالآية 

 الكريمة فأ نه يكفي ال مر الاس تحبابي المطلق في تصحيح الوضوء كما هو واضح.

مع كون المورد الثاني: ان يكون الواجبان المتزاحمان طوليين في عمود الزمان 

 عقلية، فقد ذهب الميرزا النائيني )قده( الى ماالمتأ خر منهما هو ال هم والقدرة فيه

اس تحالة ال مر بالمتقدم منهما ولو بنحو الترتب، كما لو لم يكن المكلف قادراً على 

الصوم في اليومين لعدم قدرته على كليهما وله قدرة واحدة على أ حدهما فقط أ ما 

الي واما الصوم على اليوم الاس تقبالي، وانما قُيدا بالقدرة الصوم على اليوم الح

ذ لو كانا مشروطين بالشرعية فأ نه ل يجري حينئذ الترجيح بال همية ول  العقلية اإ

ليه، ويكون التخيير حينئذٍ شرعياً عنده لوجود قدرة واحدة  الترجيحات الراجعة اإ

عقلية وفي الآخر شرعية على الجامع وملاك واحد، وان كانت القدرة في احدهما 

فقد تقدم منه عدم امكان الترتب للمشروط بالقدرة الشرعية فلا يوجد الا 

 تكليف واحد مطلق بالمشروط بالقدرة العقلية.



 (433).........................................عشر الثالثالجزء   

وأ فاد في وجه ذلك: الى ان ال مر المتقدم على نحو الترتب يتصور على أ حد 

 وجوه أ ربعة، كلها مس تحيلة:

قدم مشروطاً بترك ال هم كما في الضدين الوجه ال ول: ان يكون المهم المت

العرضيين، وهنا ل يمكن ل ن ترك ال هم وعصيانه سوف يكون في زمانه وهو 

مس تقبلي فيكون شرط المهم متأ خراً والشرط المتأ خر محال، فيكون ال مر بالمهم 

محالً بخلاف الواجبين المتزاحمين العرضيين في زمان واحد حيث يكون شرط 

صيان لل هم مقارنًا وليس بمتأ خر، هذا مضافاً الى: لو تنزلنا وقبلنا الترك أ و الع 

الشرط المتأ خر، فأ نه توجد مضادة أ خرى بين ال مر بالمهم الحالي وبين وجوب 

حفظ القدرة على ال هم الاس تقبالي لكون وجوبه فعلياً، فأ ن حفظ القدرة وجوبها 

هم مع وجوب حفظ القدرة على ال هم حالي فتقع المنافاة والمضادة بينهما والتيان بالم 

آخر يكون  الاس تقبالي تمانع لكون القدرة واحدة فأ ن صرفها في المهم أ و في مباح أ

 عاصياً للوجوب الآخر.

آخر وهو وجوب  وبناء عليه أ نه لو قبلنا الشرط المتأ خر فأ نه يتولد وجوب أ

 حفظ القدرة على ال هم الفعلي الآن ووقته اس تقبالي.

أ ن يكون ال مر بالمهم مشروطاً بتعقب عصيان ال هم، وهو ما  الوجه الثاني:

ذكروه في تصحيح اجازة عقد الفضولي بناء على الكشف حيث قيل هناك ان 

تصحيح العقد بذلك معناه تأ ثير المتأ خر في المتقدم أ و المعدوم في الموجود وهو غير 

مقارن للعقد  ممكن فعالجوا ذلك بأ ن الشرط هو تعقب الاجازة، و التعقب عنوان

ل متأ خر عنه، مع وجود الاجازة واقعاً في حينها، وهنا يقال: بأ ن الشرط هو 

التعقب بالعصيان ل واقع العصيان الذي يأ تي متأ خراً، وبهذا يزول اشكال الشرط 

ذا كان ال مر بالمهم  المتأ خر الا انه يشكل عليه ببقاء الاشكال الآخر على حاله اإ



 (434........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

بالضدين )المهم، ووجوب حفظ القدرة( وأ شكل أ يضاً  مشروطاً بتركه، فهو أ مر

 أ نه بحاجة الى دليل اثباتي ول دليل عليه )على هذا القيد التعقب(.

الوجه الثالث: ان يكون ال مر بالمهم مشروطاً بعصيان خطاب وجوب 

حفظ القدرة كما لو قال أ حفظ قدرتك لل هم مطلقاً، ولو عصيت الحفظ فاإت 

  حال الضدين العرضيين فيتعقل الترتب بينهما.بالمهم، ويكون حالهما

وأ شكل عليه: أ نه غير معقول ل ن عصيان القدرة اما ان يكون بنفس فعل 

المهم أ و بفعل مضاد لهما، لو فرض وجوده، فعلى ال ول يلزم طلب الحاصل وعلى 

 الثاني يلزم طلب الضدين.

الاس تقبالي،  الوجه الرابع: ان يكون مشروطاً بالعزم على عصيان الواجب

صح ال مر بالمهم  –فعلت أ م لم تفعل  –كما لو قال لو عزمت على عصيان ال هم 

 ل ن العزم فعلي وحاصل فلا يلزم الشرط المتأ خر.

وأ شكل عليه: باس تحالته لعدم امكان ال مر الترتبي فيما لو كان مشروطاً 

ير معقولة عنده، بالعزم على العصيان، ومحل بحثه الترتب، فالشقوق الاربعة كلها غ

فلا أ مر بالمهم ل مطلقاً ل نه من طلب الجع بين الضدين، ول مشروطاً بترك أ و 

 عصيان ال هم للمحاذير المذكورة المتقدمة، بخلاف الواجبين العرضيين.

 الا ان الذي أ فاده )قده( ل يمكن المساعدة عليه

على ما حقق في أ ما الوجه ال ول: فيرد عليه بعدم اس تحالة الشرط المتأ خر 

محله، خصوصاً في امثال المقام الذي يكون الشرط المتأ خر شرطاً في الخطاب فقط 

مع فعلية الملاك لفرض كون القدرة عقلية فيهما، وليس شرطاً في التصاف كي 

يتوهم اس تلزامه تأ ثير المتأ خر في المتقدم التكويني، بمعنى أ نه لو قبلنا اس تحالة 

ذ ل يراد الشرط المتأ خر فأ نه في  المقام ليس هو شرط متأ خراً بل صورة الشرط اإ



 (435).........................................عشر الثالثالجزء   

تأ ثير المتأ خر وهو عصيان ال هم في فعلية المهم بل هو فعلي من أ ول ال مر وانما 

 شرط بذلك كي ل يلزم محذور طلب الضدين فهو صورة شرط وليس شرطاً.

 وأ ما ما أ بطل هذا الوجه أ يضاً، وهي المضادة بين ال مر بالمهم وبين وجوب

 حفظ القدرة فيرد عليه:

أ ولً: ان وجوب حفظ القدرة عقلي وليس شرعي، وانما هو مجرد حكم 

العقل باس تحقاق العقاب على تفويت الواجب ال هم بتفويت القدرة عليه وليس 

آخر وراء التكليف ال هم كي تكون له محركية زائدة على محركية نفس  هو حكم أ

فاة بين محركية الخطاب ال هم المطلق مع التكليف وقد فرض الفراغ عن عدم المنا

 محركية ال مر الترتبي في مبحث الضد.

وثانياً: لو فرض ان وجوب حفظ القدرة شرعي وليس بعقلي فلا ش بهة بانه 

حكم طريقي محض للحفاظ على الواجب الاهم بلا محركية له لتكون منافية مع 

 محركية ال مر الترتبي بالضد.

د عليه، ما ابطل به المنافاة بين ال مر الترتبي ووجوب واما الوجه الثاني: فير 

حفظ القدرة على ما تقدم في رد الوجه ال ول، واما ما أ بطل به هذا الوجه من 

عدم الدليل عليه اثباتًا فيرد عليه: بأ ن الدليل موجود وهو اطلاق ال مر بالواجب 

ذ ل وجه لرفع اليد عن هذا  المتقدم لحاله تعقبه بعصيان الواجب المتاخر، اإ

الاطلاق وبه يثبت ال مر الترتبي المشروط بتعقب عصيان ال هم، كما تمسك 

باطلاقه لحال ترك ال هم أ و عصيانه والا كيف ثبت اطلاقه لهذين الموردين فكما 

 اثبتناه هناك كذلك هنا لحال تعقب العصيان لل هم.

القدرة وهو  واما الوجه الثالث: وهو كون ال مر بالمهم مشروطاً بعدم حفظ

شرط مقارن، وقد ذكر )قده( بأ نه ل يعقل ل ن عدم حفظ القدرة انما يكون بفعل 

وهذا يرجع الى ال مر بفعل  –لو فرض وجوده  –المهم أ و بفعل ضد ثالث لهما 



 (436........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

المهم أ و بفعل ما فرض من الضد الثالث لهما، والاول طلب للحاصل والثاني 

لو كان مطلقاً لزم التضاد بين ال مر به وال مر طلب الجع بين الضدين وال مر بالمهم 

بحفظ القدرة وان كان مشروطاً بعدمها فيكون مشروطاً بفعل نفسه أ و بفعل ضده 

المفروض أ نه ضد لهما وهو محال ل نه تحصيل للحاصل على ال ول وطلب للضدين 

 على الثاني.

لوجود فرض : أ ولً: أ نه ل تعين لما ذكره من الفرضين وذلك ولكنه غير تام

ثالث لهما وهو ان يكون ترك حفظ القدرة بفعل شيء يكون بفعله مضاداً مع 

حفظ القدرة وغير مضاد لفعل المهم، كما لو ترك شرب الدواء أ و أ كل الطعام فهو 

مضاد لل هم ل نه س يصبح غير قادر عليه في حينه ولكنه قادر على فعل المهم 

هم مساوقاً لفعل المهم أ و الضد الآخر لهما )الحالي(، فلا يكون ترك القدرة على ال  

كي يلزم المحذورين المتقدمين وعليه فيتصور شق ثالث لما ذكره الميرزا )قده( لعدم 

حفظها بفعل شيء ترتفع به القدرة على ال هم في وقته وغير مانع عن فعل المهم 

اشكال في  والمولى يأ مر بالمهم على تقدير فعل هذا ول يلزم أ حد المحذورين، وهذا

 اصل التصور.

وثانياً: ان حفظ القدرة وجوبها شرعي طريقي أ و غيري وانه عنوان وجودي 

حاله حال اي عنوان وجودي يضاد فعل ال هم، وعليه فيمكن تقييد ال مر بالمهم 

بترك هذا ال مر الوجودي كسائر موارد الترتب، وان عصيان هذا ال مر الوجودي 

جب المهم ملازمة عدم الضد لضده فيصح التقييد به، )حفظ القدرة( ملازم مع الوا

من كون الشرط في ال مر الترتبي ترك الضد الآخر، وان ترك الآخر ليس نفس 

ذ ترك الحفظ ل يتعين بفعل المهم ل ن  الضد بل لزمه، فيما لو كان لهما ثالث، اإ

لا يلزم الترك لزم أ عم، نعم لو لم يكن لهما ثالث فلا يعقل، واما مع الثالث ف

 تحصيل الحاصل لكون الترك أ عم ول من طلب الضدين.



 (437).........................................عشر الثالثالجزء   

وبعبارة ان ترك ال هم ممكن اما بفعل المهم أ و بلازم لهما فلا يثبت فعل المهم، 

بل هو أ حد ملازميه فلا يساوق ترك ال هم لفعل المهم، وهذا في كل الموار،د 

مع المهم، كتضاد وعنوان حفظ القدرة، مع فرض كونه عنوانًا وجوديًا فهو مضاد 

ذا كان اس تقبالياً، وحاله حال ال هم العرضي.  ال هم لو كان عرضياً وفعلياً ل ما اإ

ثالثاً: لو قلنا بأ ن عنوان حفظ القدرة ليس عنوانًا وجوديًا بل هو عنوان 

منتزع من ترك المهم وترك الثالث المضاد لل هم والمهم، ومع ذلك ل يلزم أ حد 

صل أ و طلب الضدين ل ن ما هو محقق لفوت حفظ المحذورين من طلب الحا

القدرة اللازم من ترك المهم أ و ترك الثالث، فلا بد من كلا التركين ليتحقق حفظ 

القدرة، فحفظها منتزع من كلا التركين )من مجموعهما( والمجموع من التركين يتحقق 

ث لو فعله، بعصيان أ حدهما كما لو لم يترك المهم بل فعله أ و لم يترك الضد الثال

والمحقق لعصيان حفظ القدرة، هو جامع أ حد الفعلين اما المهم أ و الضد الثالث لهما، 

فيمكن ان يأ مر بالمهم على تقدير عصيان حفظ القدرة والذي يمكن ان يكون من 

أ حد فردين )المهم أ و الضد الثالث( ولكنه يأ مره بعصيانه من خلال فعل المهم 

ت ليحقق أ حد الملاكين للمولى  بخلاف ما لو عصاه بفعل الضد الثالث فأ نه يفو 

كلا الملاكين من ال هم والمهم، وليس ال مر بالمهم هنا مشروطاً بعصيان حفظ 

القدرة معناه مشروطاً بفعل نفسه، لن للعصيان مصداقان جامع أ حد الضدين 

ا )المهم والضد الثالث( وان ايهما وجد كان كافياً لتحقق العصيان فليكن تحققه بم

 يحقق أ حد الملاكين للمولى.

آخر هو أ نه لو كان عنوان عصيان حفظ القدرة عنوانًا  نعم هناك اشكال أ

ذا وجب حفظها حرم تركها وتنحل  انتزاعياً من نفس فعل المهم أ و الضد الثالث، فاإ

ذا انطبق عنوان الترك على نفس  الحرمة الى ترك المهم وترك الضد الثالث، فاإ

آخر غير الفعل لزم اجتماع ال   مر والنهيي وهو ممتنع بلحاظ المبادئ الا انه اشكال أ



 (438........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

محذور تحصيل الحاصل، فلو قال لو أ ردت عصيان الجامع فافعل المهم ول أ ثر 

ذ تحقق الجامع ل يعني تحقق الفرد ليلزم طلب الحاصل.  لتحصيل الحاصل اإ

ن وعلى هذا التقدير فيعقل الترتب فضلًا عن امكانه في بقية شقوق وان كا

 واحداً يكفي.

واما الوجه الرابع: فان اثبات ال مر الترتبي بالقدرة على العصيان ممكن بلا 

 محذور على ما حقق في مبحث الضد.

 المورد الثالث: التزاحم بين الواجب والحرام

التزاحم بين الواجب والحرام، كما لو توقف فعل الواجب على فعل الحرام 

ثل هذه الحالة هل يمكن جعل الخطاب التحريمي وكان الواجب أ هم ملاكاً، وفي م 

على المقدمة ولو بنحو الترتب أ و ل يمكن؟ كما لو قال: ان لم تنقذ الغريق فلا 

تغصب كسائر موارد التزاحم أ ءت بالمهم على تقدير عصيان ال هم فلو أ نقذ ل يكون 

مكان طريق الانقاذ محرم، ولو لم ينقذ يكون حراماً، ذهب الميرزا الى عدم ا

 الترتيب فلا ترتب ول تزاحم.

: أ نه على بعض المباني يمكن جعل حكمين فعليين مطلقين وعلى والتحقيق

 البعض الآخر ل يمكن جعل الحرمة أ صلًا.

 والتفصيل: انه تارة يبنى على عدم وجوب مقدمة الواجب أ صلًا.

 وتارة أ خرى: يبنى على وجوب المقدمة الموصلة لصاحب الفصول )قده(.

رة ثالثة: يبنى على وجوب مطلق المقدمة وتخصيصها بالموصلة ما لم يكن وتا

 هناك مانع عن الايجاب.

وتارة رابعة: يبنى على وجوب مطلق المقدمة وعدم امكان تخصيصها 

 بالمقدمة الموصلة لصاحب الكفاية.



 (439).........................................عشر الثالثالجزء   

فعلى الاول: فلا يوجد محذور الا الامر بذي المقدمة والنهيي عن المقدمة 

 موضوع غير موضوع الآخر فلا محذور من اجتماع الامر والنهيي.وكل منهما 

نعم في مرحلة الامتثال ان الامر بذي المقدمة يقتضي ايجاد المقدمة يقتضي 

ايجاد المقدمة وينافي النهيي عنها في مرحلة الامتثال وعليه فبابه باب التزاحم ل 

ذ ل التقاء بينهما بعد فرض عدم سراية الوجوب   من ذي المقدمة اليها.التعارض، اإ

وهنا قد يقال: تطبيق قانون التزاحم بتقديم ال هم والبقاء على اطلاقه، فيما 

المهم مقيد بالمقيد اللبي وهو عدم الاش تغال بال هم، وحيث يكون دليل الغصب 

ذا لم يش تغل بالواجب ال هم، وعليه فيقيد  مقيداً لباً بالغصب المقدور وهو فيما اإ

ب وان كان نهياً ل امراً، وهذا القيد ليس قيداً زائداً على المقيد المهم بنحو الترت

ذا كنت  اللبي وعليه فيكون تقييد النهيي على القاعدة كسائر موارد الترتب، فيقول اإ

ذا لم يش تغل بالنقاذ فالحرمة مشروطة بعدم  قادراً فلا تغصب، وانما يكون قادراً اإ

 الانقاذ، وهذا معقول.

س خطاب النهيي خطابًا ترتبياً، أ ي ل يكون مشروطاً الا ان الصحيح: لي

بترك ال هم، بل النهيي المطلق والتقييد في متعلقه ل في خطابه ل ن النهيي ينحل الى 

حصتين، موصلة وغير موصلة وال ولى ل يمكن النهيي عنها أ صلًا لغرض الايصال 

نقاذ فيها للغر  ذ ل اإ يق، ولول وجود بها فلا تكون مقدورة واما الثانية محرمة اإ

الانقاذ لكانتا معاً محرمتين، فالحصة المقرونة مع الانقاذ ل يمكن ان تكون محرمة 

ل نها ملازمة مع الواجب ال هم وتحريمها هو من التكليف بغير المقدور، وحرمة أ حد 

ذا لم ينفكا وعليه فترتفع حرمة الحصة الموصلة  المتلازمين ووجوب الآخر محال اإ

خرى فهيي محرمة مطلقاً ل نها غير مقرونة مع الواجب وهي فعلية جزماً، وأ ما ال  

ذ ل تنافي بينها وبين الواجب ل في المبادئ ول في الامتثال  ول محذور في ذلك اإ



 (440........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ل ن امتثال الواجب ال هم مع تركها ممكن كما لو أ تى بالحصة الموصلة، فالحرمة 

 .الفعلية للحصة غير الموصلة تجتمع مع الواجب ال هم

ذ وهنا قد يقال : ان هذا ثبوتًا وان كان صحيحاً الا انه ل دليل عليه اثباتًا اإ

أ ن تقييد الهيئة )مفاد الحرمة( اس تفيد من المقيد اللبي لمتعلق الحرمة )الغصب( 

حيث قيد بخصوص الحصة غير المقرونة بالنقاذ وهو قيد للمادة، كما ويمكن تقييد 

ذا لم تنقذ الغريق فلا  تغصب، وهنا عنوان الغصب مطلق )موصل أ و غير الهيئة اإ

 موصل( والحرمة هنا مشروطة وليس الحرام هو المشروط.

ذن كلا ال مرين ممكن: بأ ن تقيد الحرمة وتبق. المادة مطلقة، وان تقيد المادة  اإ

مكان الترتب في مقام  وتبق. الحرمة مطلقة، ول معين  ل حدهما فلا دليل على عدم اإ

رمة ترتبية، وتكون الحرمة فعلية مع كون متعلق الحرمة الثبات فتكون الح

)الغصب( مقيداً بالحصة غير الموصلة وحيث قيُد بالقدرة لو رجع الى كل منهما 

 أ رتفع المحذور.

: ان اطلاق المادة ساقط على كل حال لما قرر في محله من رجوع وجوابه

ة في مورد ل يثبت فيه جميع قيود الهيئة الى المادة، لعدم معقولية اطلاق الماد

ذ  الوجوب )مفاده الهيئة( فتقييد المادة بالحصة غير الموصلة معلوم على كل حال اإ

ال مر يدور بين تقييدين )للمادة اما ابتداءً واما بارجاع قيد الهيئة الى المادة( أ ي 

بين قيد للمادة والهيئة وبين قيد واحد للمادة وعليه فالمادة مقيدة على كل حال، 

لهيئة مطلقة ول موجب لرفع اليد عن اطلاقها لثبات حرمة مطلقة للمقدمة غير وا

الموصلة، وهي حرمة فعلية ل تأ تي بعد ترك الانقاذ بل هي حرمة فعلية مطلقة من 

أ ول ال مر لكن حرمة الحصة غير المقرونة مع الواجب، وعليه فمقتضى القاعدة هو 

والحرام هو الحصة من الغصب غير المقرون  الاطلاق في الهيئة والتقييد في المادة،

مع الواجب ومع الاطلاق فلا ترتب، وهو عكس ما يقال في سائر موارد الترتب 



 (441).........................................عشر الثالثالجزء   

بأ نها على القاعدة، ول بد من الحاجة الى دليل على تقيد الحرمة بترك الانقاذ فأ ن 

هم، مقتضى اطلاق الهيئة عدم الترتب في باب المحرمات المزاحمة مع الواجبات ال  

ونفس الكلام يجري في المتلازمين )من الحرام الملازم للواجب ال هم( حيث يكون 

 القيد للمادة ل للهيئة.

وهل يمكن اجراء هذا البيان في طلب الواجبين المتزاحمين حيث لم يقل به 

فيهما حيث ينفي اطلاق كل منهما ويقيد الواجب المهم بالواجب المقرون مع ترك 

 لحصة المقرونة مع ترك الاهم هي المأ مور بها بأ مر مطلق.ال هم حيث تكون ا

جوابه: أ نه يلزم فيه التنافي في مقام الامتثال، ل ن ايجاب المقيد ايجاب للقيد 

فيكون القيد )ال مر بترك الاهم( مأ مور به، والامر بترك الاهم وال مر بفعله مطلقاً 

( في الايجاب ل في المتعلق ل يجتمعان، ومن هنا ل بد من أ خذ القيد )ترك ال هم

ذ لو أ خذ في المتعلق لزم ترشح ال مر به فيكون مطلوبًا للمولى،  –الواجب  – اإ

بخلاف الحرام فأ ن الحصة المقيدة بترك الواجب ل يلزم من تحريمها النهيي عن 

ذ حيثما يأ تي بالواجب به بهذه الحصة بل بالحصة ال خرى التي ليس  الواجب، اإ

 عليها حرمة.

يتضح الفرق بين الايجاب والتحريم فأ ن القيد في ال ول ل يمكن ارجاع وبه 

القيد الى الواجب )المادة( للزوم محذور اجتماع ال مر والنهيي، باعتبار ان ايجاب 

المقيد ايجاب للقيد وهو ترك ال هم فيكون مأ مور به تركاً وفعلًا حسب الفرض فلا 

دة، بينما في الحرام حين تحرم الحصة بد من ارجاع القيد الى الهيئة ل الى الما

المقرونة بترك الواجب بحرمة مطلقة فلا يلزم من تحريمها النهيي عن ذي المقدمة ل نه 

يؤتى به مع الحصة الموصلة ل مع الحصة غير الموصلة فلا يكون قد جيء الا بذات 

ذ المقدم -المحرمة غير الموصلة -المقدمة ل بذاتها مع قيدها  ة المحرمة فلا تطارد اإ



 (442........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

مطلقاً هي غير الموصلة والمقدمة التي ليست محرمة هي الموصلة، وهي حصة من 

 المادة ل تمامها.

وقد حاول العراقي البرهان عدم الحاجة الى الترتب في المتزاحمين وان كان 

كلاهما واجب وذلك بارجاع الامر الى حرمة تركه، بسد تمام ابواب عدمه الا من 

 ل نه مأ مور به فيكون الواجب المهم مقيداً ل الوجوب مقيداً ناحية الواجب ال هم

بل يبق. على اطلاقه، وال هم كذلك، فيما تكون مادة المهم مقيداً بترك تمام ابواب 

العدم الا من ناحية فعل ال هم فهو ينهي. عن كل ما يعدم المهم الا ال هم فيكون 

د فيبق. على اطلاقه، وهو وان مطلوبًا بلا نهيي عنه من جهة دليل المهم فلا تطار 

كان معقولً ثبوتًا الا انه تأ ويل خلاف الظاهر وبحاجة الى دليل وهذا ارجاع باب 

ال مر الى باب النهيي فأ ن لترك المهم حصتان بفعل ال هم وبفعل غيره من المنافيات 

 والحرمة انحلالية فيكون المحرم خصوص الحصة المقرونة بترك ال هم.

اجبات ل مناص من الترتب، بينما في التزاحم بين الواجب وعليه فباب الو 

والحرام ان عدم الترتب هو الموافق لل صل، والنتيجة نفسها على القول الثاني 

 والثالث للمقدمة من وجوبها ووجوب الموصلة خاصة.

واما على ما ذهب اليه في الكفاية من وجوبها مطلقاً يشمل تقييدها 

الكفاية، فأ ن الحصة الموصلة وغير الموصلة تكون واجبة،  بالموصلة على ما ذكره في

 وغير الموصلة محرمة حسب الفرض فيتعارضان.



 (443).........................................عشر الثالثالجزء   

 المورد الرابع: موارد اجتماع ال مر والنهيي
 

كما لو زاحم الحرام ال هم الواجب المهم فهل يمكن الامر بالواجب مترتباً على 

ئيني )قده( الى الثاني، وانما ترك الحرمة والعصيان أ و ل يمكن؟ ذهب المحقق النا

قلنا امكان ال مر الترتبي بعد عدم امكان اطلاق ال مر في مورد النهيي لس تلزامه 

 التكليف بغير المقدور.

ذا غصبت فصل، فهو  وذهب الس يد الشهيد )قده( الى ال ول، فلو قال: اإ

 ممكن.

 وتفصيل ذلك: أ نه بناء على الجواز وعدم المندوحة على اساس ان تعدد

العنوان يس توجب تعدد المعنون خارجاً دخل المقام في مورد تزاحم واجب ملازم 

ذا لم يكن عصيان  مع الحرام خارجاً وفي مثل هذه الحالة ل اشكال في الترتب اإ

 الحرام بارتكابه مساوقاً لتحقق الواجب، والا كان من طلب الحاصل.

باعتبار ان متعلق  وبناء على تعدد العنوان يكفي وان كان المعنون واحداً 

التكليف هو العنوان ل المعنون، وحيث يكون العنوان متعدداً فأ ن ما تعلق به 

الامر غير ما تعلق به النهيي ويكون من قبيل التركيب الانضمامي أ و الاجتماع 

 الموردي.

آن واحد.  فيكون بناء على الجواز على أ حد المسلكين ممتثلًا وعاصياً في أ

 ثبات عدم امكان الترتب:وهنا يوجد بيانان ل

البيان ال ول: ان تحقق العصيان والحرام اما ان يكون بنفس الصلاة 

آخر كالمشي مثلًا فالمحذور هو  فالمحذور هو تحصيل الحاصل واما ان يكون بفعل أ

ذا مشيت فصل، وكلاهما محال.  طلب الضدين، كما لو قال: اإ



 (444........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

تحقق العصيان بضد ل  وهذا الاشكال تقدم ذكره مع جوابه لما قلنا بامكان

 ينافي ال مر وان كان يحقق العصيان وارتكاب الغصب.

كما ويمكن افتراض ان القيد لل مر الترتبي انما هو عصيان الخطاب الآخر 

الذي هو الجامع بين الحركة الصلاتية في الغصب أ و الحركة غير الصلاتية فيه، 

ن واقعاً ل يتحقق الا باحدهما، والتقييد بالجامع ليس تلزم أ حد فردي الجامع وان كا

الا ان كونه كذلك تحققاً ل يعني ان فرض تحقق الجامع هو فرض تحقق الفرد، اما 

هذا او ذاك، كي يلزم اما تحصيل الحاصل أ و طلب الضدين، وانما يلزم أ حد 

المحذورين لو كان الشرط هو الفرد خصوص هذا أ و خصوص ذاك، والجامع أ عم 

 حدهما، وعليه فيعقل ال مر الترتبي مشروطاً بالجامع. فلا يس تلزم أ  مامنه

رمف المكلف الى تحقق الجامع ضمن الفرد الذي يحقق يوفائدته ان المولى 

 أ حد ملاكي المولى وهو الملاك الصلاتي.

آخر ينشأ  من عدم امكان التقرب بالفعل الحرام ولو كان  نعم هنا محذور أ

آخر ل ربط له بما هو المهم في المقام.مصداقاً لعنوان واجب، الا ان هذا محذور   أ

البيان الثاني: ان يقال: بان ال مر بالصلاة مرتباً على العصيان يلزم منه 

تأ ويل ال مر بالخصوص الصلاتية وذلك ل ن الصلاة مركبة من جنس الحركة 

ووصفها الصلاتي، وحيث ان اصل الحركة متحققه ضمن الغصب ل نها شرط 

يكون ال مر بها من تحصيل الحاصل ويكون ال مر بحسب وجوب المهم فلا محالة 

الحقيقة بالحركة وبوجوب اتصاف هذه الحركة بعنوان الصلاتية، ومعنى ذلك ان 

ال مر هنا على خلاف سائر الموارد حيث يكون ال مر منبسطاً على الحركة وعلى 

خصوصية الصلاتية، واما هنا فلا يمكن ان يشمل ال مر نفس الحركة ل نها 

 اصلة.ح



 (445).........................................عشر الثالثالجزء   

ذ في غير موارد الغصب يكون ال مر بالمجموع  ذن توجد هنا مخالفة اثباتية، اإ اإ

 وفي مورد الغصب يكون ال مر بالخصوصية فحسب.

وجوابه: اما اولً: ان هذا ليس تحصيلًا للحاصل، بل هو تحصيل بعض ما 

هو حاصل ل كل ما هو حاصل ل ن الحاصل هو الحركة مجردة عن وصف 

 امور به هو الحركة مع الخصوصية الصلاتية.الصلاتية والم

واما اثباتًا: ان برهان تقييد الخطاب فغير العاجز وبغير الحاصل هو ثبوت 

ذ لو كان الفعل حاصلًا أ و كان المكلف عاجزاً عن اتيان المتعلق حينئذٍ  اللغوية، اإ

ه يقال بلغوية جعل التكليف عليه، واما هنا فلا لغوية في جعل ال مر عليه ل ن

يبعث المكلف نحو اتيان المهم وتحصيل ملاكه، ويرمفه عن تركه ايضاً بعد ان 

 ترك الاهم فلا لغوية.

وبهذا اتضح من مجموع ما تقدم ان اللازم في صحة الترتب ودخول المورد في 

باب التزاحم توفر الشرطين المذكورين في مس تهل البحث، وهما ان ل تكون القدرة 

عنى عدم ال مر بالخلاف، وان ل يكون عصيان الخطاب المقيد بها التكليف بم

 الآخر مساوقاً مع تحقق متعلق هذا التكليف.

واتضح ايضاً ان في مورد التزاحم بين الواجب والحرام أ و بين الحرامين أ نه ل 

حاجة الى التحفظ على الخطاب التحريمي الى القول بامكان الترتب، بل مقتضى 

طلقاً مع رجوع القيد الى المادة، وهي الحصة الخاصة القاعدة هي ثبوت الحرمة م

 المقرونة بترك مزاحمه.

 التنبيه الثالث: التزاحم في الواجبات الضمنية

كما لو لم يتمكن من اداء الركعتين معاً وانما يقدر على ركعة واحدة، فهل 

 تجري هنا أ حكام التزاحم ويعقل ذلك أ ول؟



 (446........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ري هنا كما في الواجبات الاس تقلالية ظاهر المحقق النائيني )قده( انها تج

 فلو تزاحم الركوع مع القيام فهل يقدم ال ول لكونه أ هم مثلًا؟ أ ول .

والصحيح ان احكام التزاحم ل تجري في الواجبات الضمنية لختصاصه 

 بالواجبات الاس تقلالية، وهنا بيانات لعدم جريانه بعضها حلية وبعضها نقضية.

جعل مس تقل للواجب الارتباطي المتعلق بالجزء بل  البيان ال ول: أ نه ل

هي مجعولة بجعل واحد متعلق بالمركب ل بجعول متعددة، وهذا الجعل الواحد 

ل ل يمكن ال مر به، لو لم يقدر على مجموع  مشروط بالقدرة على مجموع اجزائه، واإ

ذا وقع التضاد بين جزئين من اجزاء المركب، فأ ن المجموع لم يعد مقدوراً  اجزائه، فاإ

ذا لم يدل  للمكلف فيسقط ال مر به، ومع سقوط ال مر فلا موضوع للتزاحم، فاإ

دليل من خارج على وجوب باقي الاجزاء في فرض العجز عن بعضها فلا يمكن 

 –اثبات وجوبها بدليل ال مر ال ول، وان قام دليل على عدم سقوط الواجب كلياً 

آخر غير مربوط  –قط بحال كما جاء في باب الصلاة من انها ل تس فهذا دليل أ

بالدليل ال ول فلا بد من ملاحظة دليله، وحينئذٍ يدور ال مر بين ال مر بسائر 

لدليل أ خذ الجزءين اطلاق حيث ثبت ع الجامع بين الجزئين لو لم يكن الاجزاء م

ل التخيير أ و بها مع أ حدهما تعييناً فيما لو كان لدليل الجزء اطلاق حيث يتعين العم

 به دون الآخر الذي ل اطلاق لدليله كما لو كان ثابتاً بالجماع مثلًا.

وهذه ش بهة حكمية في أ صل التكليف الآخر وليس من باب التزاحم، فلا 

 بد من الرجوع فيها الى ال صول والقواعد العامة.

وانما سمي بالتزاحم صوريًا ل ن المقصود بالتزاحم كون الواجبان الشرعيان 

 حالهما بلا ترمف في شيء منهما، كل على تقدير تحقق موضوعه يكون باقيين على

ذ ل تنافي بينهما ل  فعلياً والتزاحم هو بين موضوعيهما بلا ترمف في دليل كل منهما، اإ

في عالم الجعل ول في عالم الفعلية نعم في هذه المرحلة يرفع احدهما بامتثاله موضوع 



 (447).........................................عشر الثالثالجزء   

لنكات التي تقدمت فيما س بق في كل خطاب الآخر بالورود على القاعدة بنفس ا

بخلاف المقام فأ نه تكليف واحد، وهو غير التكليف ال ول الثابت بالدليل ال ول 

آخر على تقدير وجوده، فهو عاجز الى اثبات وكذا اثبات أ حد  بل هو ثابت دليل أ

 الجزئين المتزاحمين تخييراً أ و تعييناً بحاجة الى دليل.

ذا  -زءين المتزاحمين البيان الثاني: ان الج كما لو حصل بين القيام والسورة فاإ

ذا قرأ ها لم يقدر على القيام فلا بد أ ن يجلس   –قام لم يقدر على قراءة السورة، واإ

اما ان يكونا معاً دخيلين في الملاك المطلوب من الواجب الارتباطي بالمركب 

صاً بحال القدرة مطلقاً حتى في فرض العجز، واخرى ان تكون دخالتها فيه مخصو 

على المركب، وثالثة يكون أ حدهما المعين مؤثراً مطلقاً دون الآخر أ و يكون الجامع 

 بينهما مؤثراً حيث خفير بينهما.

ذ على الاول يسقط ال مر رأ ساً  وفي جميع هذه التقادير ل مجال للتزاحم، اإ

لمر ال ول للعجز عن تحصيل الملاك فيه، ول أ مر بالباقي، فلا يثبت تكليف ل با

 لسقوطه ول بالثاني لعدم وجوده.

وعلى الثاني يلزم ثبوت التكليف بباقي الاجزاء فقط من غير الجزئين، وعلى 

الثالث يلزم التكليف بسائر الاجزاء مع الجزء المعين، وعلى الرابع يلزم التكليف 

ل يوجد بسائر الاجزاء مع الجامع بين الجزءين، وفي جميع الصور الثلاثة الاخيرة 

ل امر واحد فلا موضوع للتزاحم، وهذا البيان بلحاظ عالم الملاك.  اإ

البيان الثالث: وهو وجه نقضي: لو فرض ان التزاحم بين الواجبين 

الضمنيين، ومعناه ان يكون أ حد الجزءين مشروطاً بترك الآخر كالواجبين 

 الوجوب الاس تقلاليين، وكل قيد مأ خوذ في الوجوب الضمني يرجع الى قيد في

ذ ل اس تقلال للجعل الضمني بل هو مجعول ضمن جعل المجموع  الاس تقلالي اإ

الاس تقلالي وهذا معناه ان يؤخذ بال مر بالمركب ترك الجزءين، حيث يؤخذ 



 (448........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

بال مر المش تمل على السورة ترك السورة، ومعناه ان الامر المش تمل على السورة 

، وكذا بالنس بة الى القيام حيث يعود مشروط بتركهما لكونه مأ خوذاً بال مر الضمني

الامر بالقيام مشروطاً بترك القيام وهذا محال ل ن ما هو متعلق ال مر ل يشترط 

 عدمه ول وجوده.

ذ لو تعاملنا مع الواجبين الضمنيين كما لو  البيان الرابع: وهو نقضي أ يضاً: اإ

ال مر بالقيام  كانا اس تقلاليين لزم من ذلك طلب الجع بين الضدين، ل ن خطاب

يصبح فعلياً بترك القراءة وال مر بالقراءة يصبح فعلياً مع ترك القيام، فيكون كلا 

منهما فعليين ل نهما يرجعان الى امر واحد وهو ال مر بالمركب وعليه يكون هذا 

 ال مر أ مراً بالجع بين الضدين وهو باطل.

ع بين الطلبين ول ينفع جواب ما أ جيب به عن الكفاية ان هذا من الج

وليس امراً واحداً بالجع بين الضدين فهو اجتماع بين الطلبين، ل ن هنا ليس اإل 

أ مراً واحداً اس تقلالياً أ ريد به ايجاد كلا الجزئين الذي كل منهما مضاد للآخر 

ذ ال مر بالمركب جمع بين اجزائه، وهذا امراً  فيكون من طلب الجع بين الضدين، اإ

ذ هو فرع امكان الترتب.واحد فلا مجال لل  ترتب، ومع عدمه ل مجال للتزاحم اإ

ل ان هنا  هذه الصياغات الاربعة تثبت أ نه ل تزاحم بين الواجبات الضمنية اإ

آخر  ش بهة تذكر في مقابلها لتقدير نحو من ال مر بأ حد الجزءين بلا حاجة الى أ مر أ

تمت هذه  بل بنفس ال مر ال ول حيث يصاغ بنحو ل يلزم من سقوطه، ولو

الش بهة فيقال بامكان الترتب فيثبت التزاحم، حيث يقال بأ ن القدرة شرط ل في 

الوجوب بل هي شرط في الواجب بعنوان كونه مقدوراً وان ال مر بالمركب ليس 

أ مراً به بعناوين اجزائه بل هو امر بالمتعدد منها بعنوان كونه مقدوراً فالمتعلق 

ورة بما هي مقدورة ل بعنوانها وهذا العنوان كما للصلاة بالعشرة اجزاء منها مقد

ينطبق على جميع الاجزاء للمركب لو قدر عليها كذلك هو ينطبق على المقدور 



 (449).........................................عشر الثالثالجزء   

منها لو كان بعضها تعيناً غير مقدور، وحينما يقع التزاحم بين اثنين من اجزاء المركب 

ويكون هو ويكون كل منهما بتركه محققاً للقدرة على الآخر فيكون مقدوراً 

الواجب، وهذا معنى ال مر بكل منهما منوطاً بترك الآخر كما في الواجبين 

 المتزاحمين.

ذا تمت هذه الش بهة فلا حاجة الى الصياغات المتقدمة:  فاإ

اما ال ولى: فل ن الواجب ليس هو الاجزاء العشرة بعناوينها كي يسقط 

المقدور من الاجزاء  شرط للواجب وهوبالعجز عن بعضها، وانما القدرة  الوجوب

 وكل من الجزءين المتزاحمين مقدور على تقدير ترك الآخر.

واما الثانية: فان الجزء الدخيل في الملاك هو المقدور من الاجزاء، وكل 

من الجزءين على تقدير ترك الاش تغال بالآخر مقدور فيكون مأ مور به على هذا 

 التقدير وهو معنى الترتب.

كانت مبنية على ان يكون ال مر بالجزاء بعنوانها مع  واما الثالثة: فل نها

ذا كان ال مر متعلقاً  أ خذ عدم كل من الجزءين بعنوانه في موضوع الآخر واما اإ

ذا كنت قادراً على شيء من الاجزاء فجيء به ول  بعنوان المقدور منها كانه قال: اإ

ذ يكون كل من الجزءين على تقدير ترك الىخ ر مقدوراً فيكون محذور فيه أ صلًا، اإ

 كل منهما على تقدير ترك الآخر واجباً.

ولك أ ن تقول: ان المقدور في حقه هو أ حد الجزءين فلا يجب أ كثر من 

 أ حدهما عليه مع سائر الاجزاء.

ذا كان متعلقاً بالمقدور من الاجزاء فلا ينطبق  واما الرابعة: فل ن الامر اإ

المتزاحمين ل أ كثر ل نه المقدور غلا على سائر الاجزاء والجامع بين الجزءين 

 للمكلف فلا يلزم طلب الجع.



 (450........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ولكن هذه الش بهة على فرض تماميتها ل تجدي في تطبيق أ حكام التزاحم 

ذ لو كانت القدرة شرعية في أ حد الجزءين  بالترجيح بأ حد المرجحات المتقدمة، اإ

القدرة شرعية في عقلية في الآخر تعين ال مر به دائماً واس تحال الترتب، وان كانت 

كلا الجزءين معاً ثبت التخيير دائماً ولم يتم شيء من المرجحات المتقدمة، واما لو 

كان الترجيح بالقدرة العقلية فواضح العدم، واما الترجيح بال همية فقد تقدم من عدم 

جريانه في المشروطين بالقدرة الشرعية، واما الترجيح بما ليس له بدل على ماله 

يرجع الى الترجيح باحتمال الاهمية أ و بال همية الذي ل مجال له في بدل فأ نه 

المشروطين بالقدرة الشرعية، واما الترجيح بال س بقية الزمانية فقد مر انه غير تام، 

مع أ نه لو قيل بتمامه فأ ن أ ريد به الاس بقية في الوجوب فلا موضوع له هنا حتى لو 

 الوجوبين الضمنيين زمانًا،ولو أ ريد به قيل به في الواجبين الاس تقلاليين لتعاصر

الس بق في الواجب تعين ال مر المتقدم منهما دائماً ول يمكن ال مر بالمتأ خر فلو ترك 

 المتقدم فقد فوت الملاك بذلك ل نه واحد بحسب الفرض.

ن أ خذت قيداً في الوجوب تمت  الا ان الش بهة غير تامة وذلك ل ن القدرة اإ

تقدمة ل ن معناه ان ال مر تعلق بالجزاء العشرة بعناوينها الصياغات الاربعة الم 

ولكن مشروطاً بالقدرة عليها، وان كان قيداً للواجب كما هو المراد من الش بهة كان 

ال مر بالجامع بين المتزاحمين وهو خفتلف عن باب التزاحم الذي يوجد فيه أ مران 

احم على القاعدة عن باب تعينيان ول يتأ تى فيه البيان الذي اخرج به باب التز 

التعارض الحقيقي ببركة القيد اللبي المس تلزم لدخوله في باب الورود فأ ن جعل 

القدرة قيداً للواجب هو ترمف في ظهور الدليل الدال على وجوب كل من 

الجزءين بعنوانه ل بعنوان المقدور فلا يكون جائزاً على القاعدة، بل مقتضاها أ نه 

لواجب الاس تقلالي في مورد التزاحم وقع التعارض بين دليلي لو علم بعدم سقوط ا



 (451).........................................عشر الثالثالجزء   

الجزءين والا كان مقتضى القاعدة هو السقوط المطلق للواجب باعتبار العجز 

 عنه، هذا أ ولً.

وثانياً: ان ادلة الاجزاء وكذا الشرائط ظاهرة في الارشاد الى الجزئية أ و 

ا المفاد ل يجري في التزاحم الشرطية ولو كانت بلسان ال مر أ و النهيي، ومثل هذ

ذ ليس مفادها حكماً تكليفياً يس تحيل ثبوته للمتزاحمين معاً كي نفتش عن  أ صلًا اإ

المقيد اللبي له بل مقتضى اطلاق ادلتها ثبوتها لحال العجز أ يضاً، فيلزم سقوط 

التكليف الاس تقلالي بالمجموع رأ ساً، ولو فرض العلم من الخارج بعدم سقوط 

حمين على اساس العلم ع التعارض بين اطلاقي دليلي الجزءين المتزاالتكليف وق

 الجزئين. بانتفاء أ حد

 التنبيه الرابع: في التزاحم بين الواجب الموسع والمضيق.

كما لو لحظ المكلف المصلي نجاسة في المسجد وهو واجب مضيق، 

ذا صلى بعد زمان الازالة فلا مزاحمة بينهما  وانما المزاحمة والصلاة واجب موسع، واإ

لو اتى بالصلاة في زمان الازالة فهل تكون صلاته مشموله لل مر بالصلاة مطلقاً 

 أ و تكون مشمولة بال مر الترتبي فيما لو عصى الإزالة؟

ليه: القول بعدم جريان احكام  ذهب المحقق النائيني )قده( على ما نسب اإ

مع الواجب المضيق في عرض التزاحم فيهما لمكان ال مر بالواجب الموسع المزاحم 

واحد بدون حاجة الى تقييد أ حدهما بعدم التيان بالآخر لرجوع ال مر بالموسع الى 

ذ ل  ايجاب الجامع بين الافراد الطولية، فيبق. على اطلاقه بلا لزوم تقييد له اإ

محذور في ذلك، والتيان بهذا الجامع مع الواجب المضي ق جمعاً مقدور فلا يلزم من 

 ر بهما في عرض واحد المحال.ال م

 من قبل جملة من المحققين: وقد نوقش



 (452........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

: للمحقق النائيني )قده( أ ن ال مر بالصلاة مقيد بالحصة الوجه ال ول

المقدورة من ال مر ل ن مفاده البعث والتحريك نحو متعلقه وهو ل يعقل نحو غير 

ليه، وهذا ما بني عليه المحقق المذكور من كون  المقدور ولذا ل يكون ال مر متوجهاً اإ

الخطاب بنفسه يتطلب اختصاص متعلقه بالحصة المقدورة ل نه ل معنى للبعث 

والتحريك نحو غير المقدور، ومن هنا فأ ن ال وامر كلها متعلقة بالحصة المقدورة، 

وهي الحصة من الصلاة في غير وقت الازالة، واما الحصة من الصلاة في وقت 

ذ بتركها تصبح مقدورة الازالة فلا أ مر بها ل   نها غير مقدورة الا مع ترك الازالة اإ

 والا لزم طلب الضدين.

بما ذكره الس يد الخوئي )قده( بأ ن ال مر ليس مدلوله الا  ول يمكن دفعه

جعل الفعل على ذمة المكلف وابراز هذا الاعتبار، وليس اللفظ ايجاد للمعنى بل 

هذا الميزان يمكن جعله على الجامع لفراد هو ابراز للحكاية وأ خرى ابراز للاعتبار و 

 الواجب الموسع بلا محذور.

الا ان هذا أ جنبي عما يريده المحقق النائيني، ل نه ل يريد ان يبين ان مطلق 

الانشاءات هي ليجاد المعنى باللفظ، وايجاد الباعثية الحقيقية باللفظ، بل هو ابراز 

ل وضعي مربوط باللفظ أ و نفسي لغرض مولوي وهو بذلك مدلول تصديقي 

تصوري فقط، فهذا الاعتبار النفسي لم يحصل جزافاً، بل هو اعتبار لغرض 

مولوي وهو التحريك، وهذا الابراز والتحريك والاعتبار النفسي المبرز ليس 

مجعولً جزافاً بل ليكون محركاً للمكلف نحو امتثال المتعلق فلا بد ان يكون ذلك 

كان البحث والتحريك نحوه لغواً، وهذا مقيد لبي متصل عرفاً المتعلق مقدوراً والا 

وعقلائياً بجعل متعلق الخطاب خصوص الحصة المقدورة، فلا اطلاق للخطاب 

لغير الحصة المقدورة، فهذا هو معنى ان الاعتبارات ليس مجرد اعتبار بل اعتبار 

 ل صل المحركية ل ن الغرض هو في ذلك.



 (453).........................................عشر الثالثالجزء   

ذن   المساعدة عليههذا البيان ل يمكن  -اإ

والصحيح في الجواب: ان المقيد اللبي العرفي العقلائي مقبول ولكنه ل 

يؤدي الى جعل متعلق التكليف هو خصوص الحصة المقدورة بل يؤدي الى ان 

تكون القدرة شرطاً في التكليف وان المتعلق هو الجامع بين الحصة المقدورة 

، ل ن ال مر بالجامع ل بالفرد والجامع والحصة غير المقدورة، والجامع بينهما مقدور

ذ يكفي في كون الشيء مقدوراً كفاية أ خذ  باعتبار فرده المقدور يكون مقدوراً اإ

ليه ليكون مقدوراً بلا حاجة الى كون جميعها مقدورة، والجامع بين  أ حد الطرق اإ

 المقدور وغير المقدور، مقدوراً فيبق. متعلق ال مر على اطلاقه غاية ال مر ان

 المكلف حين عجزه وعدم قدرته أ صلًا على الجامع ل يكون امرٌ عليه.

وما ذكره الميرزا من القيد يقيد المكلف بالقادر ل ان ال مر مقيد بالحصة 

المقدورة فهنا يجعل ال مر للمكلف القادر ل المتعلق الحصة المقدورة بل يبق. الجامع 

بالنس بة للمكلف فعلي وهو متعلق ل نه مقدور ولو بالقدرة على فرده، فالتكليف 

بالجامع، والمكلف قادر على الجامع ولو بالقدرة على بعض أ فراده وهذا التكليف 

 فعلي ول وجه لتقييده بهذا الفرد بالخصوص.

 فهذا البيان للنائيني )قده( غير تام.

نعم لو ارجعنا التخيير العقلي في باب الواجبات الموسعة الى التخيير 

يعني تعلق أ مر بكل فرد مشروطاً بترك الافراد الاخرى لم يكن  الشرعي الذي

الا  –وهو الحصة المزاحمة مع الازالة  –الخطاب شاملًا للحصة غير المقدورة 

بنحو الترتب والا لزم طلب الضدين ولكن الَمحقق في محله عدم رجوع التخيير 

 .العقلي الى الشرعي، بل الشرعي هو ما يرجع الى التخيير العقلي



 (454........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

: ما ذكره الس يد الخوئي )قده( من ان اطلاق الواجب الموسع الوجه الثاني

ذا اس تحال التقييد اس تحال  للفرد من الصلاة المزاحمة مع الازالة غير معقول، فاإ

 الاطلاق بناء على كون التقابل بين الاطلاق والتقييد من تقابل العدم والملكة.

ذ التقابل بين الاطلاق والتقييد اما من كل لتقابل الضدين، حيث يكون  اإ

منهما لحاظ فالتقييد لحاظ القيد والاطلاق لحاظ عدم القيد، واما من تقابل العدم 

ذا  والمكلة، والاطلاق ل يكون الا في مورد قابل للتقييد )وهو قابلية الملكة( فاإ

اس تحال التقييد اس تحال الاطلاق، واما من تقابل السلب والايجاب، حيث 

ق عدم لحاظ القيد، فلو قيل بمسلك ان التقابل بين الاطلاق يكون الاطلا

والتقييد من تقابل العدم والمكلة، حيث يقال: بأ ن ال مر بالواجب الموسع 

يس تحيل تقييده بالحصة منه المزاحمة مع الازالة أ ي التي تقع في زمان الازالة للزوم 

ذا اس تحال التقييد بهذه الحصة فالطلاق أ ي ضاً يكون طلب الضدين، فاإ

 مس تحيلًا للتقابل بينهما بالعدم والملكة، وكلما اس تحال التقييد اس تحال الاطلاق.

ذ معنى كلما اس تحال  ، لو سلمنا المبنى فأ نالا انه غير تام بناءه غير تام، اإ

التقييد اس تحال الاطلاق المقابل لهذا التقييد، لن الاطلاق بمعنى عدم التقييد 

باً لشمول الاطلاق لمن يكون فاقداً للقيد ل ما هو الذي يكون عدم القيد موج 

واجد للقيد، والا لم يكن مقابلًا له بل مجتمعاً معه، وقد طبق المحقق المذكور هذا 

ذا  المعنى في موارد من الاصول والفقه، فقد طبقه في القيود الثانوية لل مر، فاإ

، اس تحال الاطلاق اس تحال تقييد ال مر بقصد ال مر للحالت المذكورة في بابها

المقابل له وهو ما كان شاملًا لفاقد القيد من الاحكام ومن هنا احتاج لمتمم الجعل 

أ ي جعل ثان يتمم به الجعل ال ول، كما لو قال: صل بقصد الامر ال ول وعلى هذا 

فالطلاق المقابل للتقييد في المقام هو ما يكون شاملًا للحصة غير المزاحمة مع 



 (455).........................................عشر الثالثالجزء   

الحصة غير مس تحيلة التقييد ول بد ان يقول باس تحالته كنتيجة  الازالة، وهذه

 طبيعية لهذا المبنى.

فالتقييد للفرد الفاقد للقيد يقابله الاطلاق للفرد الواجد ل الفاقد والا كان 

غير مقابل له، وهذا بلحاظ الفرد الفاقد ل الواجد والا كان مجتمعاً معه ل مقابلًا 

يد كان اطلاقه من الجهة مشمولة للفرد الفاقد للقيد يكون له، وكلما اس تحال التقي 

ذا اس تحال  مس تحيلًا، هكذا طبقه في القيود الثانوية واحتاج لمتمم الجعل، ل نه اإ

ذا احتاج للمتمم سواءً أ ريد به المطلق  التقييد للواجد اس تحال الاطلاق للفاقد، واإ

 أ و المقيد.

هنا ممكن ل ن البعث ممكن  فالتطبيق هنا غير فني، وحيث يكون الاطلاق

وهو تقييد الصلاة بعد وقت الازالة )صل في غير وقت الازالة( فيكون الاطلاق 

 المقابل له وهو الحصة المزاحمة مع الازالة ممكناً.

 فالمبنى ل يفيد ولو قبلت كبراه.

الوجه الثالث: أ نه لو بقي ال مر بالواجب الموسع فعلياً حتى في زمان المزاحمة 

ضي ق، مع كون متعلقه اس تقبالياً ل نه غير مقدور شرعاً وبالفعل وانما يصبح مع الم 

مقدوراً بعد زمان المضيق، وهو معنى الواجب المعلق حيث يكون الوجوب فعليناً 

 والواجب اس تقبالياً، والواجب المعلق مس تحيل ل حد تقريبين.

الانبعاث ال ول: استبطان الحكم المحركية والباعثية، وهي متضايفه مع 

والتحرك وتكون ملازمه له امكانًا وامتناعاً، وليس المقصود هنا اس تلزام التكليف 

للانبعاث خارجاً، بداهة ان الخطاب يشمل العاصين أ يضاً ول انبعاث لهم خارجاً، 

وانما المقصود بأ ن الخطاب يكشف عن داعي البعث بمعنى ايجاد ما يمكن ان يكون 

لازم امكانية الانبعاث، وفي مورد الواجب المعلق ل باعثاً، وامكانية البعث ت

 امكانية للانبعاث خارجاً فلا يكون البعث ممكناً.



 (456........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

لو تم يثبت اس تحالة تعلق اس تحالة تعلق الوجوب بالجامع  وهذا التقريب

بين الافراد الطولية من أ ول ال مر في عرض الواجب المضيق، بل ل بد من 

 ، ومعه ل أ مر بالفرد المزاحم الا ال مر الترتبي.تأ خره وتخصيصه بالزمان الثاني

الا انه غير تام في نفسه، فأ ن الخطاب وان كان بداعي البعث والتحريك 

ولكنه ل يتطلب أ كثر من امكانية الانبعاث في مجموع عمود الزمان من الواجب 

آنات ذلك الزمان، ل ن الخطاب بطبع ه الموسع والا يلزم امكانية الانبعاث في كل أ

ال ولي، ل يدل على أ كثر من الجعل الذي ل يتوقف ثبوته على امكانية الانبعاث، 

وانما قيد بذلك بمقتضى ظهوره الس ياقي الكاشف عن المدلول التصديقي من 

ورائه، وهو داعي البعث والتحريك، بمعنى أ ن غرض المولى من تكليفه هو ايجاد 

لمجرد الكشف عن مبادئ الحكم الداعي والتحريك، ول يكتفي بأ ن التكليف هو 

آخر وراء حكمه ناتج عن  من الكراهة والارادة والحب والبغض، بل له غرض أ

حكمه وهو كونه بداعي ايجاد الباعث والمحرك للمكلف، وهذا الباعث يتحدد وفقاً 

لما يفهمه العرف عن س ياق الخطاب وهو ل يفهم من التكليف بواجب يطلب فيه 

مان أ زيد من داعي البعث في مجموع ذلك الزمان ل في صرف وجوده في عمود الز 

آن منه. آن أ  كل أ

الثاني: اس تلزام الواجب المعلق ان يكون الحكم مشروطاً بشرط متأ خر، 

فأ نه باعتبار تأ خر زمان الواجب عن زمان الوجوب في الواجب المعلق ل محاله 

مس تحيلًا  يكون مجيء ذلك الزمان شرطاً في صحة جعل الوجوب المتقدم فيكون

 بناء على اس تحالة الشرط المتأ خر.

نعم لو كان الشرط هو تعقب ال مر المتأ خر الذي هو شرط مقارن ل 

متأ خر أ مكن جعله ثبوتًا، ولكنه خلاف ظاهر الدليل على شرطية نفس الزمان 

 المأ خوذ في الواجب اثباتًا.



 (457).........................................عشر الثالثالجزء   

قق في محله، وهو غير تام: فأ نه مضافاً الى معقولية الشرط المتأ خر على ما ح

ان شرطية القدرة وتقييد الخطاب به في المقام لم يكن بدليل خاص وانما المقي ِّد هو 

حكم العقل بقبح تكليف العاجز أ و الظهور الباقي المتقدم، ومن الواضح ان 

الضرورات تقدر بقدرها دائماً، ول قبح في التكليف بالجامع من أ ول ال مر بعد 

لزمان المتأ خر كما أ نه ل ينافي الظهور العقلائي الس ياقي ثبوت القدرة عليه ولو في ا

المتقدم، وهذا يعنى اننا نتمسك باطلاق الخطاب لثبات الوجوب في المقام من 

أ ول ال مر ونس تكشف منه بالملازمة ان الشرط هو تعقب القدرة الذي يكون 

 شرطاً مقاربًا، فأ ن كل اطلاق كان مفاده ممكن الثبوت بوجه يكون مقتضى

 القاعدة التمسك به.

وهكذا يتضح ان الصحيح ما ذكره المحقق النائيني )قده( من عدم التزاحم 

 بين الواجب الموسع والمضيق.

التنبيه الخامس: التزاحم بين واجبين أ حدهما غير منجز، كما لو كان مجهولً 

اجب جهلًا غير معذور فيه بحيث تجري البراءة فيه عقلًا أ و شرعاً فما هو حكم الو 

 –الواصل مع افتراض ان المجهول هو الواجب ال هم، فهل يكون ال مر بالمهم 

أ مراً مطلقاً أ و ترتبياً أ و ل يكون أ مراً أ صلًا؟ ظاهر كلام الميرزا  –الواصل 

النائيني )قده( أ نه ل يمكن ال مر بالمهم حتى بنحو الترتب لو كان ال هم مجهولً وغير 

 منجز.

اما ال مر بالمهم المطلق مع ال هم واقعاً وان كان  وحاصل ما ذكره )قده(:

المكلف جاهلًا يلزم منه طلب الضدين، وان كان مشروطاً فهو غير معقول، ل ن 

ال مر المشروط بعصيان ال هم غير ممكن لعدم تحقق موضوعه فلا يعقل عصيانه 

 لفرض الجهل به وعليه فلا موضوع للعصيان المحقق لموضوع المهم الترتبي.



 (458........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ذا وصل الاهم ليعقل عصيانه و  ل اإ أ نه مربوط بعصيان ال هم وهو غير ممكن اإ

وهو خلف فرض الجهل به، فال مر الترتبي بالمهم في مورد العصيان ل يعقل جعله 

ذا عصيت ال هم، فيكون ال هم  ذ ل يمكن توجيهه لل هم، ليقال له: أ ءت بالمهم اإ اإ

ذا معلوماً وهو فعلي وبه يرتفع وينتفي موضوع الم  هم، وكل خطاب انما يعقل جعله اإ

كان قابلًا للوصول الى المكلف والتوجيه اليه ليحركه، كما يقال: في تكليف 

الناسي، فلو قال: ايها الناسي لخرج عن الناسي فهنا كذلك، حيث المهم مشروط 

ذ  ليه اإ بعصيان ال هم فلو لم يحرز المكلف موضوعه )عصيان ال هم( ل يتحرك اإ

ن قيل انك عاص، التفت فترتفع الش بهة ويصبح الحركة فرع ا حراز موضوعه، واإ

عالماً فوجب عليه ال هم وبه يرتفع موضوع المهم فالمقام شبيه بخطاب الناسي الذي 

 يكون محركاً والانبعاث من قبل الناسي ل يكون معقولً.

وهكذا تبين أ نه ل أ مر بالمهم ل مطلقاً لكونه طلب الضدين ول مشروطاً 

 حذورين المتقدمين.للم

والصحيح أ نه يمكن جعله في مورد عدم تنجز ال هم مطلقاً أ و بنحو الترتب 

 بعكس ما ذكره الميرزا )قده( فهنا دعويان

 دعوى: ان ال مر بالمهم مطلق في حال عدم تنجز ال هم.

 ودعوى: أ ن ال مر بالمهم في مورد عدم تنجز ال هم يمكن جعله مشروطاً.

: وهذا ابقاء الامر بالمهم على اطلاقه ل يقيد  ل اما الدعوى ال ولى

بالعصيان ول بالترك لل هم ول بالعزم على عصيانه بل يبق. مطلقاً في فرض عدم 

تنجز الاهم وعدم صحة قياس المقام بمورد اجتماع الامر والنهيي بناء على الامتناع 

 ببرهان:

تى وان قيل أ نه يمكن التمسك فيها بالخطاب الواصل وهو )المهم( ح

 باس تحالة الترتب فضلًا عما لو قيل بامكانه.



 (459).........................................عشر الثالثالجزء   

والوجه في ذلك: ان محذور الامتناع المس توجب للتنافي بين الحكمين 

خفتلف س نخاً في كل من البابين )في باب التزاحم، هنا وبين باب اجتماع الامر 

، أ ي والنهيي( فأ ن الامتناع في باب الاجتماع انما يكون في مركز سابق على الحكم

بناء على  –في مرحلة المبادئ في الحب والبغض والارادة والكراهة، حيث يدع. 

سواء أ كان لعنوان واحد أ و لعنوانين على معنون واحد بناء على  –الامتناع 

السراية من العنوان الى المعنون، اس تحالة الاجتماع للارادة والكراهة على موضوع 

لحكم وتحرك المكلف نحوه خارجاً اطاعة له كي واحد وهذا ل ربط له بمرحلة امتثال ا

يتأ ثر بتنجز التكليف عليه وعدم تنجزه بل الاس تحالة على تقدير صحتها ثابتة 

 سواء وصل الحكم الى المكلف أ م ل.

واما الامتناع في المقام فيكون بلحاظ عالم ما بعد الحكم وما يس تتبعه من 

امتثال الضدين معاً غير معقول،  اقتضاء التحريك نحو الامتثال، والتحريك نحو

واما مع قطع النظر عن ذلك فلا يلزم من ارادتهما محذور اجتماع الضدين أ و 

المثلين، كما ان مبادئ الحكم من الحب والبغض أ مور تكوينية فلا ضير في تعلقهما 

 بالضدين.

فتمام النكتة في المحذور منحرم في هذا الباب بمرحلة الجعل وما يس تتبعه  

التحريك نحو الامتثال الذي هو فعل اختياري مباشر للمولى، فلا بد ان من 

 يلحظ هذا المحذور وحدوده ليرى أ نه يجري في موارد الجعل بأ حد الحكمين أ و ل؟

والصحيح عدم جريان المحذور في موارد الجهل بأ حد الحكمين المتزاحمين 

 وعدم تنجزه، فأ ن ههنا مسلكان:

عتبار وهو شامل حتى لموارد العجز، غاية ال مر مسلك: يعتبر الحكم مجرد ا

العقل ل يحكم بلزوم الطاعة فيها، وعلى هذا المسلك يعقل ال مر بالضدين مطلقاً 



 (460........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ذا كان  ذ ل محذور فيه غير ان العقل ل يحكم بلزوم الاطاعة ل كثر من واحد، فاإ اإ

 ثاله.التكليف ال هم غير واصل حكم العقل بتنجز التكليف المهم ولزوم امت 

ومسلك: يقول باختصاص التكليف بمورد القدرة وعدم ثبوته بموارد العجز، 

وله ملاكان، ملاك قبح تكليف العاجز لكونه احراجاً له على العصيان، ومن 

الواضح أ نه ل يقتضي أ كثر من تقييد التكليف واخراج موارد تنجز التكليفين معاً، 

ذا كان أ حدهما غير منجز فلا يلزم  م ما اإ ن اطلاق الآخر أ ي احراج على واإ

 العصيان.

وملاك ان التكليف بداعي التحريك والبعث كما بينه المحقق النائيني )قده( 

ومن الواضح أ نه ل يشمل الا موارد امكان الانبعاث خارجاً، والضدان ل يمكن 

ليهما، فل ن المقصود من داعي البعث والتحريك ليس هو البعث الفعلي  الانبعاث اإ

ذ ليس له داعوية فعلية،  للمكلف والانبعاث الفعلي والا كان العاصي غير مكلف اإ

وانما المقصود الداعوية الاقتضائية حينما ل يكون مانع شرعاً أ و عقلًا، ومن الواضح 

ذ ل  ان هذا المعنى يعقل ثبوته بلحاظ كلا الضدين في موارد عدم تنجز أ حدهما، اإ

وطاً بعدم تنجز الآخر محذور التنافي بين يلزم من اطلاق ال مر في كل منهما مشر 

الداعويين ل ذاتًا كما هو واضح، ول عرضاً بلحاظ اقتضاء كل منهما لس تحقاق 

الامتثال ل نه لو فرض تنجز التكليف المجهول ارتفع التكليف المعلوم لفرض اهمية 

 في المجهول ومع ارتفاعه فلا يكون مقتضياً للامتثال، وهذا يعني عدم اجتماعهما

اقتضاء الامتثال معاً فلا موجب لرفع اليد عن اطلاق الخطاب الواصل في 

 .-أ ي عدم تنجز الخطاب الآخر  -الفرض المذكور  



 (461).........................................عشر الثالثالجزء   

 التنبيه السادس
 

ذا وقع التزاحم  في تطبيق فكرة التزاحم على مسأ لة فقهية مشهورة، وهي ما اإ

ذا نذر زيارة بين وجوب الحج على المس تطيع ووجوب الوفاء بالنذر ونحوه،  كما اإ

الحسين )عليه السلام( في يوم عرفة فأ يهما يقدم؟ فصل صاحب العروة الوثق. فيما 

ذا نذر أ ولً ثم اس تطاع بعد النذر، فذهب أ نه ل يجب الحج ل ن الوفاء بالنذر  اإ

ذ هو مشروط بعدم المانع والنذر مانع، وأ ن تأ خر النذر فحكم  رافعاً لموضوع وجوبه اإ

 عدم انعقاد النذر.بتقديم الحج و 

والمحققون ذهبوا الى تقديم الحج على كل حال وان تفصيل صاحب العروة 

ل وجه له، فأ نه لو نذر أ ولً ثم اس تطاع للحج فأ ن وجوب الحج بمجرد توفر الزاد 

ذا عصى الحج  والراحلة يصبح فعلياً ويقدم على وجوب النذر بحيث ل يجب الا اإ

ذا قيل بأ نه يصح لو ترك الحج ذا قيل ببطلانه على تفصيل محله الفقه. اإ  ل ما اإ

والصحيح هو تقديم الحج عند المزاحمة وأ نه ل يسقط بالنذر السابق عليه 

 وقد ذكروا لذلك جملة من الوجوه:

القدرة في النذر عقلية  ترجيح بال همية، فيما لو فرض كون: هو الالوجه ال ول

لحج، ومع ذلك رُجح الحج، ل ن وان ملاكه مطلق ثابت على تقدير الاش تغال با

القدرة فيه عقلية أ يضاً فيكون ملاكه مطلقاً وهو أ هم جزماً أ و احتمالً، وقد تقدم 

صحة الكبرى من التقديم بال همية مع توفر الشرطين المذكورين، وهما كون القدرة 

آخر فضلًا عن  عقلية على ما اس تفيد من دليل الحج بمعنى أ ن الاش تغال بواجب أ

ذا تم الشرطان  فعليته ل يرفع ملاكه وان ملاكه أ قوى، اما قطعاً واما احتمالً، فاإ

 تحقق مصداق من مصاديق كبرى الترجيح بال همية.



 (462........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

أ ما ال ول من الشرطين فيثبت باطلاق الدليل فأ ن دليل الحج وان ذكر فيه 

الاس تطاعة وقد مر ان مجرد اخذها بلسان الدليل ل يدل على انها شرعية وأ ن 

آخر يرفع ملاك هذا الواجب، فأ ن الاس تطاعة بلحاظ نفس الآية أ ي  وجوب أ

المباركة فهيي ظاهرة في ما يقابل العجز التكويني وما يلحق به عرفاً من المشقة 

والحرج، وعند النظر الى الآية بضميمة الروايات المفسرة للآية والتي فسرت 

وتخليه السرب )السلامة في  الاس تطاعة بالزاد والراحلة )القدرة المالية والبدنية(

آخر أ و يكون غير مش تغل  الطريق( ولم يرد في شيء منها ان ل يكون واجب أ

آخر مضاد للحج.  بواجب أ

ذا كان أ خذ  آخر، فاإ وعلى هذا فهيي ل تكون بمعنى عدم الاش تغال بواجب أ

عنوان الاس تطاعة دخلها ظاهراً في الملاك فغاية ما ثبت في المقام دخل القدرة 

نية في وجوب الحج وهي محفوظة حتى مع وجود وجوب الوفاء بالنذر على التكوي 

 المكلف، وعلى هذا فملاك وجوب الحج فعلي.

الاش تغال بالضد : ان هناك قيد لبي عام لكل خطاب وهو عدم ل يقال

ال هم ومعه ل يمكن التمسك باطلاق الدليل لحال الاش تغال  أ والواجب المساوي 

 علية ملاكه الا على مسالك غير تامة.بالضد الثالث لثبات ف 

الاهم  أ ول ن الضد ليس من الضد المساوي  : ان الاطلاق على القاعدةقلنا

ذا علم بمرجوحيته، فاطلاق الايجاب للحج باقٍ وغير ساقط  من الحج فضلًا عما اإ

وغير داخل في مورد القيد لعدم وجود المقيد اللبي وبهذا يكشف الاطلاق 

لاق في الملاك ل نه مدلول التزامي لل ول وبهذا تكون القدرة باليجاب عن الاط

 عقلية.

وقياس المقام على دليل وجوب الوضوء الذي كان مشروطاً بالقدرة بحسب 

لسان دليله حيث اس تظهر منه كون القدرة شرعية فيه غير تام، فأ نه مضافاً الى 



 (463).........................................عشر الثالثالجزء   

ان نكتة الاس تفادة  –كما تقدم  –عدم تمامية الاس تظهار المذكور في المقيس عليه 

عطف المريض على المسافر في الآية مع تمكنه من الماء خارجاً مما قد يجعل قرينة 

التمكن من الماء بمعنى وجدانه، والقدرة على  –على ارادة معنى أ وسع للقدرة 

 ومثل هذه النكتة غير موجودة في المقام. –اس تعماله 

أ هم من ملاك النذر فأ ن لم واما الثاني من الشرطين، وهو كون ملاك الحج 

يقطع بها على ضوء ما ورد فيه من الاحاديث الكثيرة المذكورة على اهتمام الشارع 

به وجعله من اركان الدين حتى عبرت الآية عن تركه بالكفر وجاء في الروايات 

وصف تاركه بأ نه يموت نرمانياً أ و يهوديًا على ما في بعض الروايات، ول أ قل من 

عة نس تفيد عدم احتمال أ همية وجوب الوفاء بالنذر في قبال أ همية هذه المجمو 

وجوب الحج أ و ضعفه على أ سوء التقادير، وهذا المقدار كاف في الترجيح بال همية 

ولعل العديد من المحشين على العروة اس تفاد تقديم الحج من الترجيح بال همية 

 المس تفادة من ال دلة الشرعية.

جوب الحج باعتبار كون القدرة فيه عقلية بالبيان ترجيح و  الوجه الثاني:

السابق وان القدرة في النذر شرعية باعتبار ما ورد في أ دلته من ان ))شرط الله 

آخر شرطه الله والحج  قبل شرطكم(( الظاهر في ان هذا الوجوب ل يزاحم وجوبًا أ

 لشرعية.مما شرطه الله فلا يزاحمه ما يشرطه المكلف على نفسه من الالزامات ا

والمراد من القبلية هنا ليس الزمانية بل القبلية بالمتثال والاطاعة والتقديم 

لهيي على الواجب الذي يوجبه المكلف على نفسه.  لكل واجب اإ

: لو قبلنا بان القدرة في الحج شرعية كما يقوله صاحب الوجه الثالث

ابل العجز التكويني العروة، ومن الواضح ان القدرة الشرعية لها معان ثلاث: ما يق

الذي يرفع الملاك والخطاب معاً، وهذا المعنى ل أ ثر له على ما تقدم لنحفاظه، 

آخر ارتفع الخطاب والملاك  آخر، فلو اش تغل بواجب أ وعدم الاش تغال بواجب أ



 (464........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

معاً، ونفس وجود مانع شرعي سواءً امتثله أ م لم يمتثله، يكون رافعاً للملاك 

دم المعجز الشرعي أ والمولوي، فلو اس تظهرنا المعنى والخطاب معاً ويعبر عنه ع

يكون  –النذر  –الثاني للاس تطاعة في وجوب الحج بمعنى ان الاش تغال بالضد 

ذا لم يش تغل بالواجب  رافعاً لملاك وجوب الحج فالمكلف غير مس تطيع، واما اإ

يقدم الآخر فلا يقال بأ نه غير مس تطيع للحج، فلو اس تظهر هذا المعنى فأ نه أ يضاً 

بمعنى  –على وجوب الوفاء بالنذر ل ن القدرة فيه بمعنى أ خس وهي بالمعنى الثالث 

ل ن الظاهر من اشتراط عدم مخالفة النذر شرط الله تعالى  –عدم ال مر بالخلاف 

ان ل يكون على خلافه الزام من الشارع، اش تغل به أ م لم يش تغل به وبهذا ل 

يه الحج وان لم يش تغل به، وقد تقدم ان ينعقد النذر وش بهه فيما لو وجب عل 

الواجبين المتزاحمين مع اختلاف معنى القدرة الشرعية فيهما يقدم ما هو مشروط 

 بالقدرة الشرعية بالمعنى الثاني على ما هو مشروط بها بالمعنى الثالث.

: لو تنزلنا وقلنا بأ ن القدرة الشرعية في الحج هي أ يضاً يمعنى عدم الوجه الرابع

مر بالخلاف، ومع ذلك يقدم وجوب الحج على وجوب الوفاء بالنذر وحيث ل ال  

ذا كانت أ حدهما بمعنى أ خس من  يمكن أ خذ هذا المعنى في المتزاحمين، الا اإ

ال خرى، كما لو كانت في احدهما بمعنى عدم ال مر بالخلاف بالفعل وفي ال مر 

لول هذا لكان  –لولئي بمعنى عدم الامر بالخلاف في نفسه المعبر عنه العدم ال

قضية شرطية وهي تصدق حتى مع عدم تحقق جزءيها بمعنى ان  -ذاك موجوداً 

عدم وجود هذا ل لوجود ذاك، وعلى هذا فتارة يؤخذ عدم وجود هذا بالفعل لرفع 

 وجود ذلك وأ خرى عدم ذاك في نفسه حتى لول هذا.

مر وهنا يس تفاد ويس تظهر من شرط الله قبل شرطكم ان عدم الا

آخر في نفسه ل ن  بالخلاف في عدم وجوب الوفاء بالنذر هو عدم وجود تكليف أ

القبلية هنا معناها مع قطع النظر عن شرطكم والتزامكم الذي جعلتموه على انفسكم 



 (465).........................................عشر الثالثالجزء   

هل يكون ثمة شرط شرعه، فان لم يكن فاجعلوا شرطكم فالقبلية لبد فيها من 

ذا لم يكن موجوداً  فأ جعلوا نذركم، فالعدم هنا هو العدم ملاحظة ذاك قبل هذا فاإ

اللولئي، العدم في نفسه، حتى لول هذا ذاك لم يكن موجوداً، بخلاف دليل الحج 

اي  –فان الاس تطاعة تفوت على عدم ال مر بالفعل ل على عدم ال مر اللولئي 

 وعليه فيقدم الحج. –لول وجود الحج 

على وجوب الوفاء بالنذر هذه الوجوه كلها صحيحة في تقديم وجوب الحج 

 وش بهه في موارد تزاحمهما.

آخرين غير تامين لتقديم الحج في هذه المسأ لة:  وقد ذُكر وجهين أ

أ ولهما: ان تقديم وجوب الحج من باب أ نه كلما تحققت فعلية لوجوب الحج 

بالس تطاعة ولو بعد انعقاد النذر وانشائه، فأ نه رافع لموضوع النذر وهو معنى 

 ديمه عليه، لماذا؟ يكون الحج وارداً على النذر.ترجيحه وتق

جوابه: ل ن النذر فعل انشائي للمكلف فلا يجعله الا على المقدور عليه ول 

يعقل جعله على غير المقدور عليه مع التفاته الى ذلك، وهذا قيد لبي معلوم لكل 

ا القيد ناذر ونحوه أ نه ينظر التيان بالفعل المقدور عليه بالفعل ومع وجود هذ

فالفعل المنذور يكون هو الحصة المقدورة في الفعل المنذور ولو ظهر ان هذا 

الفعل لم يكن مقدوراً فأ نه ينكشف أ نه لم يكن منذوراً ل أ نه كان منذوراً ل أ نه 

منذوراً ولكنه يسقط من باب العجز عنه، بل هنا ل موضوع للنذر فيكشف عن 

 ارتفاع متعلق النذر الانشائي.

المقدور شرعاً كغير المقدور عقلًا، فالفعل المنذور هو المقدور شرعاً  وغير

وعقلًا، وحينما يأ تي وجوب الحج يكون رافعاً لموضوع النذر وهو القدرة عليه ل نه 

محقق للعجز )المانع( الشرعي فيرتفع موضوع وجوب الوفاء بالنذر بارتفاع موضوعه 

الوفاء بالنذر لعدم شمول النذر له،  وهو )الفعل المقدور( فلا يشمله دليل وجوب



 (466........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

فيكون وجوب الحج رافعاً لوجوب النذر من جهة رفعه لموضوعه ل ن دليل النذر 

 يشمل المقدور وهذا غير مقدور.

وجوابه: لو سلمنا القيد اللبي وان المكلف الملتفت ل يجعل على نفسه فعلًا 

قاً، أ ي العاجز عنه غير مقدور، أ نما نسلمه في حدود المقدور العقلي ل مطل

تكويناً، واما المقدور الشرعي فما ل دليل على كون المكلف ل يجعل على نفسه 

ذ قد يكون المكلف غير ملتفت لكنه لم يجعل أ و قد  فعلًا غير مقدور شرعاً، اإ

آخر لغرض له في رفع موضوع  يجعل حتى وان التفت الى التزاحم مع واجب أ

ذا كان مشروطاً  بعدم المعجز الشرعي، فهذا المقيد اللبي ل يثبت التكليف الآخر اإ

أ كثر من شمول النذر لموارد العجز التكويني ل لموارد العجز الشرعي، وهو عدم 

ال مر بالخلاف، بل عدم الاش تغال بالمعنى الثاني للقدرة قيداً لبياً ل معنى ل خذه 

ذ لعل المكلف يريد ان يجعل هذا رافعاً لذاك.  اإ

 وجيه. فهذا الوجه غير

ثانيهما: وهو مبنى الس يد صاحب العروة على التفصيل، وهو ترجيح 

وجوب الحج وتقديمه على وجوب الوفاء بالنذر بالس بقية، فيما لو قلنا باس تحالة 

الواجب المعلق، فأ ن وجوب الوفاء بالنذر انما يصير فعلياً ل حين انشائه ول حين 

حين امتثال النذر فلا وجوب للنذر  تحقق ما تعلق النذر عليه، بل يصير فعلياً 

ذ فعلية وجوب الوفاء  قبله والا لزم الواجب المعلق، وهو مس تحيل على الفرض اإ

فزيارة عرفة لو نذرها المكلف تصبح  –في زمانه  –هي القدرة على الفعل المنذور 

فعلية في يوم عرفة ل من حين نذرها، فيما وجوب الحج فعلي على من تحققت 

طاعة فهو منجز عليه حتى لو لم نقل باس تحالة الواجب المعلق، وهذا عنده الاس ت

التنجز شرعي فيجب عليه الخروج مع الرفقة قبل زمان الحج، وهذا مما ل اشكال 

 فيه عند أ حد.



 (467).........................................عشر الثالثالجزء   

وعليه فهنا فرق بين تنجز الحج ولو لوجوب المقدمات وهي الخروج، وبين 

ذا س بق تنجز الحج تنجز الوفاء بالنذر، حيث تنجز الحج يس بق تنجز  النذر، واإ

وهو تنجز مولوي شرعي أ صبح رافعاً لوجوب الوفاء بالنذر لكونه مشروطاً 

آخر مضاد له وكان تنجزه  بالقدرة الشرعية، ول قدرة عليه بعد وجود وجوب أ

أ س بق منه، وعلى هذا الوجه فدائماً يقدم الحج على النذر ل ن هذه الاس بقية 

 يكون هذا وجها لتقديم الحج مطلقاً.محفوظة بالنس بة الى النذر و 

واما لو قلنا بامكان الواجب المعلق فأ ن كلا من وجوب الحج ووجوب 

النذر فيما لو تحقق الانشاء أ و تحقق ما علق عليه الفعل المنذور، فعلياً وحينئذٍ يتم 

تفصيل الس يد صاحب العروة، فأ ن أ ي منهما أ صبح منجزاً وفعلياً قبل الآخر 

لموضوع الآخر ل ن كًلا منهما مشروط بالقدرة الشرعية فالسابق منهما يكون رافعاً 

يكون معجزاً مولويًا للآخر، فأ نه حينما يس تطيع يصبح عاجزاً عن النذر وان نذر 

 قبل تحقق الاس تطاعة أ نعكس ال مر.

ذا ضممناه لس تحالة الواجب المعلق حيث يكون  ذن الترجيح بالس بقية اإ اإ

مكان الواجب وجوب الحج فعلياً بخلا ذا ضممناه الى اإ ف وجوب الوفاء بالنذر، واإ

 المعلق تم تفصيل الس يد )قده(.

وهذا الوجه غير وجيه وذلك: ل ن القدرة في الواجبين اما عقلية بحيث ل 

يكون الاش تغال بالآخر ول الامر بالخلاف رافعاً لملاكه، واما شرعية فيهما 

الاش تغال بالواجب الآخر رافعاً لملاكه، وبالمعنى الثاني للقدرة الشرعية، أ ي ان 

واما ان تكون شرعية بالمعنى الثالث، أ ي عدم ال مر بالخلاف، وجميع هذه 

 الاحتمالت متساوية وعلى نسق واحد من حيث دخل القدرة.

أ ما كونها عقلية فيهما، فأ ن ملاكيهما فعليان ولو اش تغل بالآخر فضلًا عن 

اني ل حدهما على الآخر وقد تقدم عدم تمامية الامر به بلا فرق في الس بق الزم



 (468........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ن الاش تغال  ذا كانت القدرة فيهما شرعية فاإ الترجيح بالس بقية الزمانية، وانما ذلك اإ

ذا وصل الى الزمان اللاحق فأ نه  بالس بق زمانًا لكونه فعلياً فلا بد ان يأ تي به واإ

منهما والمتأ خر، فهذا يكون منتفياً بخلاف ما لو كانا فعليين فلا فرق بين المتقدم 

 الوجه بناء على هذا الشق واضح البطلان.

واما الشق الثاني وهو كون القدرة فيهما شرعية بالمعنى الثاني وان الاش تغال 

بأ حدهما رافع لملاك الآخر، فأ يضاً هذا الوجه ل يتم وذلك: أ ولً: سوف يكون 

وب الحج سابق على الترجيح للواجب ال س بق زمانًا ل محالة وان قبُل بأ ن وج

وجوب الوفاء بالنذر، الا انه ليس بمرجح بل المرجح هو الواجب، والاش تغال 

بكل من الحج والنذر في زمان واحد وهو يوم عرفة وليس احدهما أ س بق من 

الآخر، وان كان وجوب الحج أ س بق ولكنه ليس بمرجح، والمرجح هو الواجب 

 يارة الحسين فيها.واتيانه في يوم عرفة للوقوف فيها للحج ولز

ثانياً: ولو قيل بأ ن الخروج مع الرفقة يكون واجباً لوجوب الحج وهو يمتثل 

بزمن أ س بق من يوم عرفة، وحينئذٍ يكون هذا الواجب مرجحاً على وجوب النذر 

 يوم عرفة لزيارة الحسين )عليه السلام( بالس بقية.

 فأ نه أ يضاً غير تام وذلك:

ة عقلي وليس شرعي والروايات محمولة على ان وجوب الخروج مع الرفق -أ  

ذلك والواجب العقلي منجزيته بمقدار الواجب الشرعي ل اكثر منه وعليه 

آخر مس تقل.  فالش تغال بهذا الواجب ل يكون رافعاً لوجوب أ

تة،  -ب ِّ ان وجوب الخروج مع الرفقة انما كان ل نه من المقدمات المفو 

لمقدمة فيما لو كان فعلياً حين الخروج، وهنا الواجب عقلًا لحفظ القدرة على ذي ا

يقال بأ نه يمكن ان يفرض لوجوب الوفاء بالنذر مقدمات مفوتة ل بد ان يأ تي بها 

قبل زمان الواجب كما لو كان الناذر بعيداً عن كربلاء فيكون وجوب الخروج الى 



 (469).........................................عشر الثالثالجزء   

كربلاء بالنس بة لمن هو قريب عن الحرم أ س بق زمانًا من وجوب المقدمات 

لخروج مع الرفقة، فهنا ينعكس ال مر، ولو فرض الترجيح بس بق المقدمات ل

 المفوتة فأ ن هذا الترجيح نسبته اليهما على حد سواء لما مر بأ نه قد ينعكس.

وثالثاً: ان وجوب الخروج مع الرفقة لو قيل بوجوبها الشرعي المس تقل 

، انما يتم لو كان والنفسي وليس الطريقي الا ان هذا الوجوب المس تفاد من دليله

المكلف في وقت الحج قادراً عليه، ومع علمه بأ نه غير قادر فلا يكون مشمولً 

لروايات الرفقة ل نها تثبت وجوب الخروج لمن هو متمكن من الحج ل مطلقاً، 

أ ي ان  –والمفروض ان وجوب الحج مشروطاً بالقدرة الشرعية بالمعنى الثاني 

ذا ارتفع وجوب الحج ارتفع الاش تغال بالزيارة رافع لموض وع ملاك وجوب الحج، فاإ

ما علق عليه من وجوب الخروج مع الرفقة، ومعه يس تحيل ان يكون وجوب 

ذ كونه رافعاً فرع ثبوته وثبوته متوقفاً على عدم ما  الرفقة رافعاً لوجوب الزيارة، اإ

لى ثبوت يراد رفعه به، فيلزم الدور ل ن عدم الزيارة متوقف على ثبوته المتوقف ع

 الحج وهو متوقف على عدم الزيارة، وهو الدور المحال.

ولك ان تقول: أ نه يس تحيل ان يرفع الزيارة ل نه لم يكن موجوداً ليرفع 

وجوبها اما لو كانت القدرة فيهما شرعية بالمعنى الثالث وهو عدم ال مر بالخلاف؛ 

عروة الوثق. وهنا اما ان يقال بالواجب المعلق فيتم تفصيل الس يد صاحب ال

)قده( ل ن أ ي مهما كان أ س بق كان فعلياً ووقت الآخر لم يحن وكون ال س بق فعلياً 

ذ ل أ مر بالآخر في الزمن الاول،  اما للقدرة عليه عقلًا أ و لعدم ال مر بالخلاف اإ

فيصبح ال ول فعلياً وحين مجيء زمن الثاني فأ ن المعجز المولوي، وهو ال مر ال ول 

تفع ولو انعكس ال مر وكان الثاني اس بق فأ نه يرفع موضوع ملاك الفعلي موجود فير 

الآخر، فأ يهما كان أ س بق كان الثاني غير مقدور عليه شرعاً فلا يتم الترجيح لتقديم 

 وجوب الحج مطلقاً.



 (470........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ذا قيل باس تحالة الواجب المعلق فأ يضاً ل يتم التفصيل ول اصل  واما اإ

ذ مع اس تحالة الواجب ا لمعلق، فأ ن كلا الواجبين ل يكون فعلياً الترجيح للحج، اإ

الا حين مجيء يوم عرفة وهو زمان واحد فيصبح الواجبان متزامنين فيكون كل 

واحد منهما متوقفاً على عدم الآخر وهو أ ما العدم بالفعل وقد مر أ نه يلزم منه 

م الدور واما العدم في نفسه وبقطع النظر عن الآخر وهو العدم اللولئي ولزمه عد

 وجودهما معاً على ما تقدم.

وبهذا يتضح بأ ن الترجيح بالس بقية الزمانية ل موضوع له، سواءً على الشق 

ال ول في كون القدرة فيهما عقلية، أ و على الشق الثاني والثالث في كون القدرة فيهما 

شرعية اما بالمعنى الثاني واما بالمعنى الثالث فلا محصل لما ذكره صاحب العروة من 

 الترجيح بالس بقية.



 (471).........................................عشر الثالثالجزء   

 التنبيه السابع

 في التزاحم الملاكي
 

وهو ما ذكره في الكفاية واصطلح عليه الس يد الشهيد بالتزاحم الملاكي وهو 

خفتلف عن التزاحم المتعارف والمسم. بالتزاحم الحقيقي أ و المعروف والذي ش يد 

خاصاً سمي بباب أ سسه واقام اركانه المحقق النائيني )قده(، وقد صار بعده بابًا 

التزاحم، وانما اطلق الاخوند على التزاحم بالملاكي ولم يتفطن الى التزاحم الحقيقي وقد 

يسم. بالمتثالي ل نه كان يرى اس تحالة الترتب، وقد تقدم ان التزاحم يتوقف على 

مع اس تحالته دخل في باب التعارض ولذا عنده كل و أ مرين هما امكان الترتب 

 التعارض وان عبر عنه بالتزاحم الملاكي.تزاحم يرجع الى 

والتزاحم الملاكي، قد اتضح من  –الحقيقي  –والفرق بين التزاحم الامتثالي 

البيانات السابقة، فأ ن التزاحم الحقيقي ل تنافي فيه بين الحكمين المتزاحمين ل في 

لى مرحلة الجعل ول في مرحلة المجعول ل ن الجعل على نحو القضية الحقيقية ع

الموضوع المقدر وهو القادر، وبناء على امكان الترتب فأ ن المكلف في حال التزاحم 

يكون قادراً على فعل أ حدهما بترك الآخر، والقادر هنا المتمكن من التيان بأ حدهما 

ول يكون تاركاً للمساوي أ و ال هم، وهذا المعنى للقادر محفوظ دائماً في موارد 

فالنتيجة هي التخيير واما في احدهما مطلقاً وفي الآخر التزاحم، أ ما فيهما معاً 

مشروطاً فالنتيجة هي الترجيح فلا تنافي بعد فرض كون ال حكام والالزامات 

الشرعية مجعولة على القادر بهذا المعنى، ول تنافي أ يضاً في مرحلة المجعول، ول 

ذ ل تكاذب بين الدليلين  الكاشفين عن يرجع باب التزاحم الى باب التعارض اإ

 المدلولين.



 (472........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

ويتفرع على هذا أ يضاً: أ ن باب التزاحم ل يكون المرجع فيه الى الشارع ل نه 

ل تنافي بلحاظ خطابات الشارع والتي هي فعله، وانما يكون أ حد الموضوعين 

المقدر الوجود )القادر( فيهما موجود أ و في أ حدهما واحراز ذلك منوط بالمكلف اإذ 

 وخطاباته الى تحقق الموضوع المترتب عليه الحكم بل العقل ل نظر لفعل المولى

 يكشف عن ذلك وهو راجع الى المكلف.

وما يرجع الى المولى هو علاج نفس الكبريات والمفروض أ نه ل تنافي بعد 

القبول بامكان الترتب، ومن هنا لم يكن الشارع بحاجة الى بيان علاج باب التزاحم 

نوي كما عالج مشكلة باب التعارض من خلال من خلال خطاب شرعي ولو ثا

الاخبار العلاجية، هذا في التزاحم الحقيقي الاصطلاحي المعبر عنه احيانًا بالتزاحم 

 الامتثالي.

فأ نه دائماً يكون الواجبين  –للآخوند  –واما في باب التزاحم الملاكي 

ل صل ول متعارضين حتى عند الاخرين احيانًا، كما في موارد التناقض من قبي

 تصل، وافعل ول تفعل أ و في موارد اجتماع ال مر والنهيي بناء على الامتناع.

وكذلك يرى التضاد في موارد الامر بالضدين اللذين ل ثالث لهما وال مر 

بالضدين اللذين لهما ثالث، وال مر بالضدين والتضاد اتفاقي ل دائمي وال مر بهما 

يرى اس تحالة الترتب، بخلاف القائل بامكان والتضاد دائمي، فيوجد تعارض ل نه 

الترتب، فجميع هذه الموارد عنده فيها تعارض، فهذه أ قسام س تة، جعل ال ول 

والثاني بينهما تعارض ولم يدخله فيما سماه التزاحم الملاكي ل نه يرجع ال ول الى النفي 

أ خرج الثاني  والثبات الى التناقض فهو تعارض ل شائبة فيه للتزاحم مطلقاً، وكذا

 من ما سماه التزاحم الملاكي.

وبقية الاقسام، صل ول تغصب وال مر بالضدين ل تزاحم بل تعارض بين 

الدليلين، بلحاظ ملاكيهما ولذا سماه تزاحم ملاكي، حيث يقع بين ملاك الوجوب 



 (473).........................................عشر الثالثالجزء   

وبين ملاك الحرمة صل ول تغصب، بعد سقوط الخطاب في مدلوله المطابقي، 

من ملاحظة حال الملاكين فيرجح أ حدهما على الآخر بعد سقوط وحينئذ ل بد 

الخطاب الوجوب والحرمة او الوجوبين )الضدين(، كالملاك ال قوى على ال ضعف 

أ ي بمرجحات بعنوان مرجحات باب التزاحم، بعد اس تحالة الترتب عنده، فأ راد ان 

ل التعارض يؤسس بابًا سماه باب التزاحم الملاكي، على مسلكه، ويكون في طو 

وهو قسم من التعارض ل يشمل القسم ال ول في يجب ول يجب ل يجعله في 

التعارض بل في باب اجتماع الامر والنهيي، واما بقية الاقسام الاربعة فجعله في 

باب التزاحم وعبر عنه بالتزاحم الملاكي، وهو على عكس التزاحم الحقيقي )في مقام 

 الامتثال( في النقاط الثلاثة:

( يرجع الى التعارض بلحاظ نفس المجعولين، ل نه اما في المورد الاول 1

ذ ل يمكن جعل كل منهما  صل ول تغصب يرجع الى التعارض بناء على الامتناع اإ

مطلقاً، واما في الثلاثة، من الضدين يكون تنافي بين الجعلين والمجعولين بناء على 

 اس تحالة الترتب، بخلاف التزاحم الملاكي.

التكاذب بين الكاشفين، أ ي بين دليل هذا الحكم ودليل ذاك الحكم، ( 2

 وملاك التعارض في عالم الثبات تنافي مداليلها في عالم الثبوت، هذا تعارض.

ذ يمكن ان يكون كلا الملاكين 3 ( وهذا هو وظيفة المولى ل المكلف، اإ

، أ و خفير  بينهما، فعلياً، فللمولى ان يرجح أ حدهما دون الآخر كما يرى ملاكه أ قوى

فهذا وظيفة المولى، والمكلف يرى تكاذب بينهما، فلا يحرز احدهما ملاكاً وأ نه أ يهما 

 أ قوى أ ول، ل يعلم ذلك.

وهذا التزاحم كالتزاحم الحفظي في الاحكام الظاهرية المولى ل بد ان يعطي 

 موقفاً فيه.



 (474........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

الترتب،  س تحالةا يرى وبهذا ظهر أ نه بعد عدم تعقله التزاحم المعروف ل نه

حينئذٍ في اربعة منها تصور تزاحماً ملاكياً بعد ان كان بين الدليلين بلحاظ الحكمين 

يوجد تكاذب وتعارض وفي ال ول والثالث لم يتصور تزاحم ملاكي ل ن التعارض 

والتنافي يسري الى الملاكين، وجعل الحكمين معاً غير معقول بناء على اس تحالة 

الوجوب والحرمة ومورد التناقض، صل ول تصل وكذا في الترتب، ففي مورد 

طلب الوجوبين )الضدين( وفرقه عن الاولين هو عدم سراية التنافي الى الملاكين 

فيهما بخلاف الاربعة الباقية، ل ن الممتنع هو ايجاب وتحريم على معنون واحد 

ون الواحد بعنوانين، واما اجتماع ملاكين ملاك الوجوب وملاك الحرمة في المعن

بعنوانين، او ملاك الوجوبين في الضدين فلا محذور نعم طلبهما فيه محذور، ل ن 

الملاك أ مر تكويني، بخلاف يجب ول يجب فأ نه ينفي الخطاب والملاك، وفي 

ذ بلحاظ  المثال يجب ول يجب قال هذا ل تزاحم ملاكي بل تعارض بحت، اإ

رى تكاذب بلحاظ الحكمين فتسقط الملاكين يكون تنافي بخلاف الاربعة، ل نه ي

الخطابات واما الملاك فهو أ مر تكويني، كما لو اجتمع المصلحة و المفسدة في مورد 

ل نه يرجع الى ال مر والنهيي بشيء واحد، وكذا في الضدين، فهذا التنافي ل يسري 

الى الملاكين بين بل يقف على الحكمين بين الوجوب والحرمة، أ و في الوجوب 

ن الاحكام ولو كان وجوبًا، صل وازل فالوجوبان يسقطان في التعارض وغيره م

بخلاف الملاكان فيتزاحم الملاكان في مقام التأ ثير، بعد ان كان ل يؤثران معاً بلحاظ 

الحكمين للتمانع بين الحكمين فيغلب ال قوى في ايجاد مقتضاه وحكمه المطابق معه 

كين مؤثراً والا فالحكم هو التخيير، فيُبحث أ ن المرجحات التي تكون أ حد الملا

 فهذه احكام التزاحم الملاكي.

ذ الترجيح ل  وقد اتضح ان روحه هو باب التعارض وعلاجه بيد المولى، اإ

بد ان يكون عند المولى ومن خلال الدليل، يثبت أ ن أ حد الملاكين عند المولى 



 (475).........................................عشر الثالثالجزء   

ولى بل ارجح ونس تكشف ان جعل الحكم طبق ذاك المقتضى، وهو مربوط بالم

 اثبات أ صل الملاكين أ و ال قوى منهما ثابت عند المولى.

وبهذا يظهر ان هذا قسم من التنافي والتعارض بين ال دلة وفرق هذا القسم 

احرازه وان  يةعن القسم الاول )النفي والثبات( هو احراز الملاك في هذا وكيف 

 ينبغي ان يبحث:ايهما أ قوى، بخلاف القسم ال ول فالملاك فيهما ساقط، وبهذا 

( كيفية اثبات الملاك في هذه الاقسام الاربعة بماذا نثبتها، بعد ان كان 1

 المدلولين الوجوديين أ و الوجوب والحرمة، صل ول تغصب.

 ( وبعده يقع البحث في المرجحات، عن تغليب أ حد الملاكين.2

 والبحث ال ول تقدم في مبحث التزاحم المعروف

الميرزا ان لكل خطاب مدلولن هما الايجاب عن  –أ ولً  –فقد تقدم 

وفيه ملاك، فيتمسك باطلاق المادة بلحاظ المدلول الثاني في موارد العجز وعدم 

ذ ل محذور فيه  القدرة وغيرها من المحاذير العقلية الاخرى ل بأ س بالتمسك به اإ

د العقلي بخلاف اطلاق المادة بلحاظ المدلول ال ول في موارد العجز ل يمكن بالمقي

أ و العقلائي، وبهذا يثبت حتى في موارد المحذور العقلية بناء على الامتناع وفي 

الضدين اللذين ل ثالث لهما أ و التضاد الدائمي أ و التفاقي بناء على اس تحالة الترتب 

فان فيها جميعاً المحذور محذور عقلي، وهو محذور عن الوجوب ل عن الملاك 

 لحاظ المدلول الثاني.فيتمسك باطلاق المادة ب

ذ ل مدلولين للمادة بل لها مدلول واحد وهو الحكم، واما  وتقدم مناقش ته: اإ

 الثاني يس تفاد من الدللة الالتزامية.

 

 



 (476........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 فهرست الموضوعات

 114.......... ....................... في تعارض الادلة والامارات –المقصد الثامن 

 115.. ........................................فصل في تحقيق معنى التعارض   .

 125....... .......................عرف للأمارة على الاصل   .......وجه تقديم ال

 بين  ودوران الامر هو الورود –وجه تقديم الامارة على الاصل الشرعي 

 131... .................................................التخصيص والتخصص  

 136.... .........................  مقتضى القاعدة الاولية هي الخبرين المتعارضين

 التعارض  لو كان المقتضي لجعل الامارة سبباً لقيام مصلحة في مؤداها لكان

 142..... ......................................من تزاحم الواجبين  ...... بينهما

 148........ ................. من الطرح   .................الجمع مهما أمكن أولى

 153.......... ..............................ى القاعدة الثانوية في التعارض  مقتض

 159........... .............................قيق في مقتضى القاعدة الثانوية  التح

 الكتاب الترجيح بموافقةجواب آخر مختص بالاخبار المشتملة على 

 165........ ....................................................ومخالفة العامة  

 173.... ..............................الاققات التخيير محكمة  ................

 181 .....................التعدي عن المرجحات المخصوصة او الاقتصار عليها ....

 181...... .........................  مذهب الانصاري الى التعدي والاستدلال عليه

 182...... .............................................ما يرد على الوجه الاول  

 183...... .................................... ما يرد على الوجه الثاني والثالث 

 لاجل انفتاح  –الفتهم في مخ الرشدالتعليل ما ينقدح من كون 

 186..... ........................................................... باب التقية 

 



 (477).........................................عشر الثالثالجزء   

 187.. ................تعدي الى كل مزيه ...من ال )قده(بطاقن ما ذكره الانصاري 

 192. ..............صاري )قدهما( بكون المرجح موهناً .رد المصنف على الشيخ الان

 199 ..................التخيير في موارد الجمع العرفي  فصل: في اعمال الترجيح او

 204............ .................فصل: في تمييز الظاهر عن الاظهر   ...........

 204... ..............ر   .............ما ذكروه من امور في تمييز الظاهر عن الاظه

 209..........  .............دوران الأمر بين التخصيص والنسخ  ................

 216....... .......................فصل: في انقاقب النسبة   ...................

 اتضاح بان الصحيح هو لزوم تخصيص العام لجميع الخصوصيات مع

 224.............. .................ماناً بمعنى عدم انقاقب النسبة  تقدم بعضها ز

 231.....  .............لسندي   ........فصل: في رجوع المرجحات الى الترجيح ا

 235.. ................بناء على عدم التعدي ولزوم الاقتصار على المزايا المنصوصة  

 241....... ......................لا وجه لمراعاة الترتيب بين المرجحات   .......

 247........ ..............................ومقالته   ......قده(( رد برهان الرشتي

 بالشهرة  فصل: المرجحات الخارجية منصوصة وغير منصوصة الترجيح

 252.. ..................................................الفتوائية  ..............

 258......  ............ه حكمه  .......ر ويترتب عليهل ينقح القياس موضوع آخ

 264  .....................اذا كانت مخالفة الكتاب على وجه العموم من وجه  ..



 (478........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 فهرست التعليق والبحث

 

 3........ ......................القسم الاول: وله صورتان    –اقسام الاستصحاب 

 3.  ......................................................القسم الثاني   ........

 3......  ......................................القسم الثالث   ...................

 4...... ..................الصورة الاولى   ......................... –القسم الاول 

 5.. ......................الكلي   استصحاب الفرد واستصحاب اشكال التاقزم بين

 الاشكال على جريان الاستصحاب الكلي في الصورة الثانية بناءً على 

 6........  ................................................. قده(( مذهب العراقي

 7.........  ......................صورة الاولى   ........عدم ورود الاشكال على ال

 7  ..............ذهاب العراقي بجريان الاصل في كل من الفرد والكلي )مستقاق( ..

 7....  ...............ي للبعض   ......ودفع الاشكال الثبوتقده((تصحيح ما ذكره 

 8..........  ..............من استصحاب الكلي   ............... –القسم الثاني 

 8.........  ....................في هذا القسم   ..... عدم جريان استصحاب الفرد

 9.  ................ الاشكال على جريان الاصل في هذا القسم من بعض المحققين 

 9......... ................الاشكال الأول .. والجواب عنه   .....................

 10........  ............................الاشكال الثاني .. والجواب عنه   ......

 12..  ..............ة  ..لو اريد به الحصفي جريان استصحاب الفرد في هذا القسم 

 12. ............خلص من هذا الاشكال .ما ذكره السيد الشهيد من احد لريقين للت

 دفع ما اورده شيخنا الفياض )حفظه الله( على الطريق الاول 

 13........................................  ....................... )قده(للشهيد 



 (479).........................................عشر الثالثالجزء   

 13........ .....................هامش البحوث   ..... فيما ذكره السيد الهاشمي 

 13..... ....................................الايراد على ما ذكره   ..............

 15......  ..............   قده((قق العراقي الالتزام بمذهب المح –الطريق الثاني 

 الكلي في ضمن احد استثناء الشيخ الفياض )حفظه الله( حاله كون 

 16............................  ...........................الفردين  ............

 16  .....................................................الرد على ما استثناه   ..

 17............  ............في جريان الاستصحاب في الفرد المردد   .............

 17.......  ...................................معاني الفرد المردد   ..............

 18.......  ...........صورتان للفرد المردد .. محل البحث   ....................

 18.... .....................لدعوى البعض امكان جريانه   .قده(( شة النائينيمناق

 19...........  ...........الاولى   ..................وفرقها عن  –الصورة الثانية 

 21.. ...........للسيد الشهيد . –ومية عدم جريان الاستصحاب في الشبهات المفه

 ذاته  بما هو هو في ياذا كان العنوان الاجمالجريان استصحاب الفرد المردد 

 22........  .......................................مقصوداً في الاستصحاب   ....

 23.  .....................................................الجواب عنه   ........

 23..... ........   القسم الثاني كالدورات بين المتباينين وبين –الفر  بين الفرد المردد 

  25.......  ................................الشبهة العبائية   ....................

 26......  ..القسم الثاني  ...... –ما اجيب عن دعوى عدم جريان الاستصحاب الكلي 

 27........ ...................................الاوجه في الجواب   ..............

وبين  –القسم الثاني  –مقالة المظفر في ان عدم التفرقة بين بابي استصحاب الكلي 

 27.....  ............................الفرد المردد هو ما احكم الشبهة   ..........



 (480........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 28.....  ..............اد عليه   .وجه عدم جريان الاستصحاب للفرد المردد والاير

 29.....  ...............................ه الثاني   .........................الوج

 30........  ..القسم الثاني . –والكلي  الامور التي يفر  بها بين استصحابي الفرد المردد

 30.............  ....................الامر الثالث .. والامر الرابع   .............

 31............  ..........................س   .......................الامر الخام

 31.....  .................... دد لاستصحاب الفرد المر ثرمن الا –ما ذكره البعض 

 32  .................يري والفرد المردد   .....الصحيح في الفر  بين الواجب التخي

 32.  ....................رين   ..................غرابة ما ذكره البعض من المعاص

 34.....  ....................................ما اجيب عن الشبهة العبائية   ....

 34....  ...........................   )قده(عن المحقق النائيني  –الجواب الاول 

 34  ................................   )قده(الجواب عنه من قبل المحقق العراقي 

 35  ........................................ما يرد على الجواب   ..............

 36 ...............ن عنه ...واجابه بعض المعاصري )قده(للعراقي  –الجواب الثاني 

 36...  ...........................................   )قده(مناقشة جواب العراقي 

 38  ....................... ومناقشة الخوئي  )قده(عن النائيني  –الجواب الثاني 

 39  ...................عن الشيخ الفياض )حفظه الله(   ...... –الجواب الثالث 

 39...  ..................................دفع ما قاله   .........................

 40.  .....................بهة   .................................الجواب عن الش

 42...  ..........................القسم الثالث   ............ –استصحاب الكلي 

 43  .............صل   .........ان التفصيل لا يرجع لمح –مقالة الشيخ الفياض 

 صحاب من تبدل المرتبة من بان هذا الاست )قده(اشكال السيد الشهيد 



 (481).........................................عشر الثالثالجزء   

 43....  ...........................استصحاب الفرد والشخص ورده   ...........

 45....  ................   )قده(للأخوند  –عدم حجية الاستصحاب في هذا القسم 

 46.......  ...... بعض الموارد الفقهية  الى جريانه في مما ذكره لا يتفق مع ذهاب بعضه

 47.....  ..................للخوئي   .......... –استصحاب الكلي القسم الرابع 

 47..  ......................المثالان اللذان ذكرهما لهذا القسم   ..................

 48.....  ...................................................   )قده(نقد ما ذكره 

 50.....  .......................لامور التدريجية   ..............الاستصحاب في ا

 50......  .......................................الاقسام الاربعة   ..............

 50.  ...............ان التامة   ......بمفاد ك –المقام الاول: في استصحاب الزمان 

 52....  .....  واشكال السيد الشهيد عليه الاتصال عن اشكال عدم –جواب الخراساني 

 52.... .........................................   )قده(نقد اشكال السيد الشهيد 

   52  .................ند   .......جواب آخر عن بعض المعاصرين بياناً لكاقم الآخو

 53.  .......................................ضعف الجواب   ...................

 53  ..................اشكال الفياض على الآخوند   ............................

 54 ........................فيه قولان   .. –استصحاب الزمان بمفاد كان الناقصة 

 54.  ...............ئي )قدهما( الى عدم الجريان ....والخوللنائيني  –القول الاول 

 54..  .....................د عليه   .................والايرا –تقريب القول الاول 

 54....  ....................تقريب القول الثاني للعراقي والسيد الشهيد )قدهما(  .

 55..  ...........المفادين   ...... مقال الشيخ الفياض في الماقزمة بين الشكين بكاق

 واجاب عنها بان اخذ الزمان في الموقتات على )قده(  للعراقي –المثبتية شبهة 

 56..............................  ............................صور اربع   ......



 (482........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 57...  ............. ونقده)قده(  كون الزمان قيداً للمادة للعراقيكيفية استصحاب 

 وهذا القسم مع الاول لا  –ع المادة كون الزمان م –الصورة الرابعة 

 58........  ......................................معنى لهما   ..................

 المقام الثاني: استصحاب الزمانيات وبيان الوحدة في الحركة 

 59  ......................................................   )قده(للسيد الشهيد 

 60.  ...................عليق على ما ذكره من وحدة حركتها   ................الت

 61....  ........................................  )قده(عدم اتيان تفصيل العراقي 

 62... .............ع تعدد الداعي تعدد الحركة م - )قده(اشكال المحقق النائيني 

 62.  ..................................................الاعتراض عليه   ........

 63.  ..............لزمان   ................المقام الثالث: استصحاب الامر المقيد با

 63.  ......................حالتان للشك في بقاء النهار وعدمه   .................

 64.........  ........................  عدم جريان الاستصحاب في الحالة الثانية 

 65.  .................الواجب   .................. –تعلق ما اخذ من الزمان في الم

 67  ..........قولان  ....... ليقال بالتركيب ... وفيه –اخذ الزمان جزءً للواجب 

 67  ............  قشتهومنا –عدم معقولية اخذه بالواجب  -قده(( الاول: للسيد الشهيد

 67.  .............ارجي لأمرين   ..عدم تعقل تعلق الوجوب بالواجب بوجوده الخ

 68.  ...............................................   )قده(تعليقنا على ما ذكره 

 70..  ...................الجواب الصحيح لاصل الاشكال   .....................

 71...  .....وردها   . -)قده(للنائيني الاولى،  –ان الاستصحاب في المقام اولات لجريمح

 72..... ......................عدم خلو كاقم الشيخ الفياض من النظر   ..........

 74 .............ورجوعه الى كاقمين  . -)قده(للمحقق العراقي  –المحاولة الثانية 



 (483).........................................عشر الثالثالجزء   

 75.....  ......................تية دون الثبوتية   .............دفع المناقشة الاثبا

 75.  .....................................   )قده(لاقصفهاني  –المحاولة الثالثة 

 75  ...................لبحوث   في ا )قده(للسيد الشهيد  –الجواب عن المحاولة 

   76.  .......................................تقييم ما ذكره من الاجوبة   .........

 77..  ..................................  )قده(للسيد الشهيد  –المحاولة الرابعة 

 78.  ........................الماقحظة على ما ذكره   ...........................

 الاستصحاب لا لقاعدة الى لا حاجة لما ذكره الشيخ الفياض من تنجز وجوب الصاقة

 79........  ..........................................................الاشتغال  

 79....  ...........محاولة الرابعة   ....جريان الاستصحاب على التقدير الثاني لل

 80.  ........................ما كان الزمان قيداً للواجب بنحو مطلق الوجوب   ..

 80  .......................ما يشك في سعة النهار وضيقه   ....... –النحو الاول 

 81..  .........................عدم تمامية المناقشة للنحو الاول   ................

 83 ...............وبنحو صرف الوجود . دجوالفر  بين اخذ الزمان بنحو مطلق الو

 83.  ...................... المحاولة مع تعليق شيخنا الفياض  ما يرد على اصل 

بامر  قضاءبقي شيء: مع جريان الاستصحاب في الاحكام الالهية كيف قالوا بان ال

 84..  .......................................................جديد   ...........

 84....  .......................................الجواب عن ذلك   ..............

 85....  .................استصحاب الموضوع المركب   ...........................

 85.....  .....والاقتران .اء بنحو التقييد الاول: ماقحظة الاجز –شكاقن لتركب الموضوع 

 الكاقم في نقاط الشكل الثاني: ما اخذت الاجزاء بدون عنوان للتقارن والتقييد و

 86......  .............................................ثاقث   .................



 (484........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 87.....  الكاقم في النقطة الاولى: كبرى جريان الاستصحاب في اجزاء الموضوع المركب   .

 88  .........................  ما اجيب عن اشكال الاستصحاب في جزء الموضوع 

 89..  .............ركب ..بتصور الموضوع الم)قده(: ما ذكره النائيني الثانية قطةالن

 90..  ........................................مقام الاثبات   ....................

 لا مركباً –وضوع مقيد كون الم –من الصورة الخامسة  )قده(ما ذكره 

 91...........  ...................................................واثباتاً  ثبوتياً 

 92.....  ...............   )قده(عدم جريان الاستصحاب في العدم الازلي للنائيني 

 ما ذكره شيخنا الفياض من الفر  بين عدم العرض وبين وجود العرض من 

 93........  ................................................وجوه   ............

 ما رتبه شيخنا الفياض بان الموضوع مركب لو اخذ عدم العرض وبه 

 94..............  .....................يجري استصحاب العدم الازلي   .........

 لا ما رتبه شيخنا الفياض بان الموضوع مقيد لو اخذ العرض وبه

 94..  ...........................الازلي   ............... يجري استصحاب العدم

 94... ...........................التعليق على ما ذكره في الفر  الاول   ..........

 95....  ............زلية   ....ما يقال في جواب جريان الاستصحاب في الاعدام الا

 95...........  .........................للعرض اضافتان   ......................

 96....  ........................والثالث  ما ذكره شيخنا الفياض من الفر  الثاني 

 98  ......................ما كان للموضوع عرضان   ........... –الصورة الرابعة 

 جواب اشكال انه لا يمكن اثبات التقييد بالاستصحاب الا على القول بالاصل 

 98...................  .............................................المثبت   ....

 99  ......................شروط الصاقة على قسمين   ...........................



 (485).........................................عشر الثالثالجزء   

 100  ......................الجواب عن اشكال اخذ العرضين للموضوع   .........

 102... ...........اقحق   .....ق والشك السابالنقطة الثالثة: متى يصد  اليقين ال

 102.....  ...................................حالتان لعدم الكرية   ..............

 102..  .......................تفريق الاصوليين بين صورتين   ...................

 103 ...........ها .يالصور الثاقث التي حصل الاختاقف في جريان الاستصحاب ف

 105  ......................انفصال زمان الشك عن زمان اليقين وفيه تفسيران   ..

 105.........  ............................التفسير الاول   ......................

 106  ........................ما يرد على هذا التفسير   .........................

 107.  ...................................التفسير الثاني   .......................

ما يقال في عدم المحذور في وجود فاصل زماني بين زمان الشك وزمان اليقين 

 108........  ..............................والجواب عليه   ....................

 110  ......................ذي ذكره الفياض   .......ال –الماقحظة على الجواب 

 112.  .....................أو لا؟   ........... متصورةالشبهة المصداقية في المقام 

 112  .....................ودفعه   ............)قده( عدم تصورها للسيد الخوئي 

 113........  .......................  )قده(تصورها وتعقلها للسيد الشهيد الصدر 

 117.....  .............بيان بعض معاني الالفاظ في العنوان   ....................

 118  والانصاري )قدهما(   ..ما ذكره المشكيني من الفر  بين تعريفي التعارض للمصنف 

 119......  ................................   )قده(رد ما ذكر من دليلي المصنف 

 120  ............وجه التناقض والتضاد . ما اورده المشكيني على قول المصنف على

 121.........  ..................ذكره من الفرع الاول   .........الماقحظة على ما 



 (486........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

((  ... الخ بالتصرف في خصوص ما علق عليه صاحب العناية على قول المصنف ))

 122...............  ..............................ه   ..........مع الماقحظة علي

 127...  ..........................ما اورده المشكيني على المصنف   .............

 127...  ............................................رد ما ذكره   ...............

 128.....  ......................................الصحيح في وجه التقديم   ......

 129...  ...................................بيان الفهم وتفسيره   ................

 133..........  ..  العرفي لدلالي وبين الجمعما ذكره العناية من الفر  بين مورد الجمع ا

 134 ...........ل منهما قطعياً((  .ن كتعقيب المشكيني على كاقم المصنف ))اذا كا

 138...  معين ثبوتاً   .. له واقع اممتعليق صاحب العناية بان الخبر المعلوم كذيه اجمالا 

 140.....  ....................................... بعض التعليقات على ما ذكره  

 143...  ... ب التزاحممن با لكان التعارض بينهما –بيان صاحب العناية لقول المصنف 

 144.......  ..............وجوب الموافقة الالتزامية على مذهب العناية   ........

 145..........  ..........................تفسير الفهم   .........................

 149..  .....................ال العمل بالقاعدة   ...........ما ذكره العناية في ابط

 155.  ........................ما ذكره المشكيني من ايراد البعض على المصنف   .

 156.  ...............................ما ياقحظ على اصل الدليل   ..............

 في زمن  ايراد العناية، عدم مانعية الترجيح في زمان الحضور عن وجوبه

 162.............................  ...................................الغيبة   ..

 162..  ..................................بشكل فني ...................... بيانه

افقة الكتاب ما اورده العناية بانه لا وجه لعدم كون الخبر المشتمل على الترجيح بمو

 167..........  ...................................اب   .....والسنة من اخبار الب



 (487).........................................عشر الثالثالجزء   

   168.  ......................................عدة تعليقات عليه   ................

 170.......  ...............................تفسير الفهم   .......................

    ..............................  .176بيان الاحولية في كاقم الشيخ الكليني 

 177.  ...................ايراد العناية على بعض المزايا والتعليق عليه   ..........

 أقربية خبر الفقيه وكذا الورع ليس في مطلق الخبر بل خصوص المتعلق 

 184............  ......................................التكليف   .............ب

 185.  .................................لمشكيني على المصنف   ........ما اورده ا

 188 ..........وثو  بصدوره ..لا الم القائل بحجية الخبر الثقة ما يرد على المصنف

بمنزلة  )قده(المزية في كاقم الامام )عليه الساقم(ما يمكن توجيه مقصود المصنف 

 190  ..........................................................   القرينة المتصلة

 190......  .......................ما ذكره في العناية من معنى الورع هو المتجه   .

 194. ....................  ما اضافه العناية من جواب على توهم الشيخ الانصاري

 194  ........................................   قده((ما اورده لا يرد على الشيخ 

 195.....  ...............................جواب الفهم   ........................

 201  .......................في رد القول الاول   ...... )قده(ما تكلف به المصنف 

 202  ...................................بيان وجه التأمل   .....................

 205..  ........................................عدم كون الغلبة مرجحة   .......

 205...  .......................................ما يمكن ان يفسر به التدبر   ....

 212.  ....................ما ذكره المشكيني من الاشكال عن النسخ   ............

 212  ................................عما ذكره   .......................ما قلناه 

 213...  .................................   )قده(فهم التفطن الذي ذكره المصنف 



 (488........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 ذكر بعض المحشين: بان جواب المصنف ليس فيه اشارة الى ما فرضه 

 219...........  .............................................المتوهم   ..........

 221.......  .................................تعليقتنا على ذلك   ...............

مع الاخذ بالخصوصيات ترجيحاً اذا كان معها مرجح او تخييراً فيعمل بها وما 

 226.....  .......................ذكرناه عنه   .................................

 228.......  تعليق العناية على المصنف لقوله ))كالنص فيه فيقدم على الآخر... الخ((   

 229.  ...................................................رد ما ذكره   ..........

 237  ...................... بالقول  )قده( ما علق به العناية على جواب المصنف 

 238..  ...........................................ن المصنف ان يجيب   ...امكا

 244.  ...............في المرفوعة والمقبولة استظهار العناية الترتيب بين المرجحات 

 244...  ........................................لا موجب لما ذهب إليه   .......

 ))واما بما هو يوجب لا فتوائية  الة المصنف )قده(ذكره المشكيني على مق ما

 248..  ........................................دلالة... الخ((   ................

 249......  ...............................ما قلناه عنه   ........................

 250 ......................................تفسير التدبر   .......................

 254  ...................وائية المضمونية  .م المصنف بأن الاقتعليق العناية على كاق

 254  ..........................................على ما ذكره   ............ هويرد

 255.......  ................................  ده()ق ما اورده العناية على المصنف

 255..  ..............................جواب الفهم   ............................

 262..  ........................................ ما ذكره من التأمل جيداً وبيانه  

 262  ......هي ما وردت لعاقج التعارض  ان اختار الترجيح بموافقة الكتاب او مخالفته 



 (489).........................................عشر الثالثالجزء   

 265.  ......................ما ذكره المشكيني في تعبير المصنف )بالمثل(   ........

 265 ............... الاول منهمانف )قدهما( ورد -تعيلق المشكيني على كاقم المص

 267.  ........................................التعارض بين الادلة   .. –البحث 

 267.  ......................................لتعارض   .........حقيقة ا –مقدمة 

 267...  ........................مقدمة في بيان التعارض الاصطاقحي   ..........

 269  .......................لات الثاقث   ...................حالات التنافي للحا

 269  .........................................التنافي في مرحلة الجعل   .... -1

 271..........  ...............................التنافي في مرحلة الفعلية   .... -2

 272........  ................................التنافي في مرحلة الامتثال   .... -3

 273  ..........................  )قده(شروط التعارض على ما ذكره شيخنا المظفر 

 275  ............................................التعارض الاصطاقحي   ........

 والنائيني )قدهما(  على ما ذكره المحقق الخراسانيقده(تعليق السيد الشهيد )

 276 ................................................من التعريف   .............

 279 ............لاسئلة الثاقث .للتعريف مع مواجهة ا )قده(اغة السيد الشهيد صي

 280...  ............................ وبيان التعريف   قده() تعليقنا على ما ذكره

 281  ................................ بين الاصل والامارة بين الاصلين والتعارض 

 284.  .....................ي والدليل اللفظي   .........التعارض بين الدليل العقل

 284  .................................تصنيف التعارض بين دليلين عقليين   ....

 285  .....................التعارض بين دليل عقلي وآخر لفظي وحالاته ثاقث   .

 287...........  ............................  منشأ التعارض بين الادلة الشرعية 

 294.......  .............................التعارض والتزاحم   ...................



 (490........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 296...  ....الامر الأول: إمكان الترتب وج باب التزاحم عن باب التعارض مرتكزات خر

 297.  ...........................الامر الثاني: تقييد الحكم بالقدرة على امتثاله   

  ............التعارض  .مقدمة لبيان حال الشرلين لخروج التزاحم عن باب 

 299...  .............................................على ما ذكروه اقسام الورود 

 304......  .................ما ذكره الاصوليون من بيانات لتقريب الشرط الثاني  

 305..........  ...................................................  البيان الأول 

 306..  ............... لحدوثية الماقحظة على فرض كون القدرة المأخوذة فيه هي ا

 306.  ..................ع جوابه   .............البيان الثاني على وحدة القدرة م

 307................  ..........................الماقحظة على هذا الوجه   ......

 309......  ...............................تطوير البيان الثاني    –البيان الثالث 

 310......................  ..............اعتراضات على هذا البيان   ...........

 310...............  ..............................الجواب عن الاعتراض الاول   

 312....  ....................................الاعتراض الثاني   ................

 314..............  ......................................الجواب عنه   ........

 314.  ...............ث  ....ما ذكره السيد الهاشمي )حفظه الله( على البيان الثال

 316........  ................الماقحظة على كشف الخطاب عن اهمية الماقك   ...

 317  ..............................................ثمرات ذلك مطلبان   ........

 317  ...............................من جانب واحد   ......... –احكام الورود 

 320.  .......................................نبين   ..............الورود من الجا

 320.  .....................القسم الاول   .......................................

 320.  ..................................القسم الثاني   .........................



 (491).........................................عشر الثالثالجزء   

 321  ..............................دم الولائي   ......الفر  بين العدم الفعلي والع

 322....................  ..................القسم الثالث   ......................

 324................  .......................مرجحات باب التزاحم   ...........

 324........  الشرعية   ..... لمشروط بالقدرةالاول الترجيح المشروط بالقدرة الفعلية على ا

 324 ................ني ...الاول: عدم العجز التكوي –للقدرة الشرعية معانٍ ثاقثة 

 325............  ..............ضد   ............المعنى الثاني: عدم الاشتغال بال

 326.............  ..............رعي   ............المعنى الثالث: عدم المانع الش

 328.......  ..............مقتضى القاعدة في كون القدرة شرعية او عقلية   .......

 328..  .....................ث   في مقام الاصل وله صور ثاق –البحث في مقامين 

 330 .............. ................................صورة رابعة للسيد الهاشمي   

 331 ..................ته الثاقثة  .مقتضى الالاق  وحالا –البحث في المقام الثاني 

 332........  ..............البحث في مقام الاصل اللفظي  .......................

 333......  .....تامين   ... ية أحد أمرين غيرما استند إليه في استظهار كون القدرة عقل

 335  ........................وا به لاستظهار كون القدرة شرعية   .......ما استدل

فيه  –يقدم  فمن  –لو كان المشروط بالقدرة الشرعية اهم ماقكاً من غير المشروط 

 347.........  ................................تفصيل   .........................

 348  ..........................................النتائج المستحصلة من البحث   .

 350.....  ...........)قده(   النائينيللمحقق  –ترجيح ما ليس له بدل على ما له بدل 

 352....................  ......................................   اشكال وجوابه

 354.  ..............  ..ينشأ لولًابان العجز سوف  –الصحيح في صياغة الاشكال 

 355  ..................................بالامكان دفع الاشكال   .................



 (492........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 356  ................مية   ......كالترجيح بالاه –ارجاع هذا المرجح لمرجح آخر 

الملحوظتين من  لماذا يفترض ان لرفي حساب الاحتمال هما الكميتين  –اشكال 

 357  .................................................جوابه   . طهارة الخبثيةال

 358........  ..ارجاع هذا المرجح الى مرجح آخر، وهو تقديم المقيد بالقدرة العقلية 

 362.......  الاهمية  .. بمعلوم الترجيح بالاهمية وله شقو  ثاقثة. الأول: الترجيح

 363..........  ..............ني على مسلك المشهور  .........تمامية التقريب الثا

 365  ..............................د الهاشمي من البيان   .........ما ذكره السي

 370.......  .... بوجوه والاستدلال –الثاني: الترجيح بمحتمل الاهمية على غيره 

 370......  .... نات والجواب عنة بياوله عد)قده(  الوجه الأول: للمحقق النائيني

 –هذه الموارد  حفظ اغراض المولى لا يتعين مما ذكره لاحتمال عدم تعين الغرض في

 371............  .......................................كالتسهيل   ............

 372....... ......اد الاير عليه والتعليق على )قده(وايراد السيد الشهيد  –البيان الثاني 

 374 ................حاظ الماقك لية بلقعصالة الاشتغال الالبيان الثالث: التمسك با

 375 .................)العقلي(  تعليق السيد الهاشمي على الوجهين الاول والثالث

 379.....  ................الثالث: الترجيح بقوة احتمال الاهمية   ..............

 380.... والظاهري معاً .ايراد السيد الهاشمي )حفظه الله( من ماقحظة الغرضين الواقعي 

 385  .........................لو كان التعارضان مشرولين بالقدرة الشرعية  ......

 386  ..................عليه   .............. )قده(اعتراض بعض تاقمذة النائيني 

 387..........  ...............م تحديد معنى القدرة الشرعية   الاختاقف منشأ عد

 390.  .........................................لر  اثبات الاهمية   ............

 394 ..............شارع له لفظاً .يد الثمرة التمسك بالاق  كل خطاب بعد عدم تقي



 (493).........................................عشر الثالثالجزء   

 395...  ............كان دفعه   ..وام –ما اضافه السيد الهاشمي من اشكال آخر 

 396.............  .............الشهيد نقضاً وحاًق   .......وياقحظ على ما ذكره 

 397..  ............................تقرير رفع اشكال الوصول   ..................

 400..  ................................  )قده(الترجيح بالاسبق زماناً .. للنائيني 

 402........  .................الترجيح بالاسبقية ممكن في احدى حالتين   ......

 404.. ....................... عدم العجز المولوي   –لو كانت القدرة فيها شرعية 

 405  .................   -حتياط الا –من الاحتمال  )قده(ضعف ما ذكره الشهيد 

 406......  ........................................حم في حال عدم المرجح  التزا

 406 ..............نهما هنا  ...والتخيير الشرعي والمراد م –لي قا التخيير العيمعن

 407.....  ................................الثمرة على ما قيل   ..................

 407 .....و شرعية ..أ بين كون القدرة في المتزاحمين عقلية )قده( تفصيل المحقق النائيني

 408......  ........................................  )قده(النظر في كاقم النائيني 

 408  ............................................البحث في مقام الاثبات   ......

 411  ..........................................قام الثبوت   ........البحث في م

 412...  ..........................مع جوابه   ...)قده(   ئينيما يقال انتصاراً للنا

 412..  ...............................وبة   ...............المسالك الثاقثة في العق

 416......  ..........................ب التزاحم   ...................تنبيهات با

تضاد دائمي فيكونان  ما كان بين المتزاحمين )قده(التنبيه الاول: للمحقق النائيني 

 416............ .....................................................  متعارضين

 لهما اللذين  موافقة السيد الشهيد للنائيني بوقوع التعارض بين الضدين 

 417..........................  ...................................ثالث   ......



 (494........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 417  .............................عدم تمامية كاق البيانين .. للتعارض   ........

 418....  ..........................التأمل في بيان عدم تمامية ...................

 لثاني: خروج باب التزاحم عن باب التعارض موقوف على امكان التنبيه ا

 420.  .........................................................الترتب   .......

 420  ........................................شرلا امكان الترتب   .............

 420....  .................  التزاحم الموارد التي ادعى النائيني خروجها عن باب 

 420 الشرعية ............. اً بالقدرةالمورد الأول: فيما لو كان احد الواجبين مشرول

 422.....  ................التقريب الأول   ..... –لكون القدرة شرعية  –تقريبان 

 422.  .....................ويتألف من مقدمتين   ............. –التقريب الثاني 

 423...  .....................وما يرد على الاول منهما   ..... –منهجان للبحث 

 425... ............العجز وكون القدرة عقلية .ارادة اثبات الالاق  لمورد  –النهج الثاني 

 428.........  ...............المانع الشرعي مسوغ للتيمم وليس شرلاً للوضوء   ...

 428  ........................الثاني: الوضوء المحرم: وصوره الثاقث   ..........

 429  .................ه اربع ..وصور..  الثالث: توقف الوضوء على مقدمة محرمة

 430  ............................اشكال بعض تاقمذة الميرزا   ...................

والقدرة   احمان لوليان في عمود الزمان مع كون المتأخر منهما أهم المورد الثاني: المتز

 432.....  ........................................................فيهما  عقلية  

 433.. للميرزا .. –تصور الامر المتقدم على نحو الترتب على احد وجوه اربع كلها باللة 

 434.  ..........................................   ما افاده لا يمكن المساعدة عليه

 438.......  .................المورد الثالث: التزاحم بين الواجب والمحرم   .....

 439.....  ....................................خطاب النهي ليس ترتبياً   ......



 (495).........................................عشر الثالثالجزء   

 440.....  ......................الاق  مادة النهي ساقط على كل حال   ........

 441........  ...............التفريق بين الايجاب والتحريم في رجوع القيد   .....

 443.  قولان ........ان الحرام أهم فيه اجتماع الامر والنهي فيما ك –المورد الرابع 

 443.. .......تباً على ترك الحرمة ..الاول للسيد الشهيد  امكان الامر بالواجب متر

 443.  ..............................ن الترتب   ........بيانات لاثبات عدم امكا

 444.  ..................................البيان الثاني   .........................

 445.....  ................................التزاحم بين الواجبات الضمنية   .....

 446 ..............الواجبات الضمنية .ن الاول:لعدم جريان احكام التزاحم في البيا

 447.  ...................................البيان الثاني   ........................

 447  .................................وهو وجه نقضي   ....... –البيان الثالث 

 448..........  ...............اً   ................أيض وهو نقضي –البيان الرابع 

 448....  .......................................شبهة لامكان الترتب   .........

 449......  ........................تمامية الشبهة ترفع الصياغات المتقدمة   .....

 450 ................ها غير تامة .كنول -ي في تطبيق احكام التزاحم تجدالشبهة لا

 451......  .............. يّق التنبيه الرابع: في التزاحم بين الواجب الموسع والمض

 451.. .....تزاحم فيهما القائل بعدم جريان احكام ال –لنائيني لمناقشة بعض المحققين 

 453.  ..................................للنائيني  الصحيح في جواب الوجه الأول 

 454....  .......................... )قده(ما ذكره السيد الخوئي  –الوجه الثاني 

 454  .................................................عدم تمامية ما ذكره   ....

 455......................  ...............الوجه الثالث  .......................

 455.  ......................تقريبا استحالة الواجب المعلق   ....................



 (496........)...................صول......الوسيط في علم الأ  

 456.....  ...................الأول لاقستحالة   ............ عدم تمامية التقريب

 457...  .........................عدم تمامية التقريب الثاني لاقستحالة   ........

 457  ...............نجز ....التزاحم بين واجبين احدهما غير م التنبيه الخامس:

 459  .....................مسلكان في اعتبار الحكم   ............................

 461 .....الوفاء بالنذر  التنبيه السادس: تطبيق فكرة التزاحم على وجوب الحج ووجوب

 461..........  ................همية   ...الاول الترجيح بالا –وجوه تقديم الحج 

 462........  .................الشرلان لتحقيق مصدا  كبرى الترجيح بالاهمية  .

 463..........  ..................................الوجه الثاني والثالث   ........

 464...............  ......................الوجه الرابع   .......................

 465...  ...............وجهان آخران لتقديم الحج غير تامين   .................

 471.. ..............التنبيه السابع:في التزاحم الماقكي وفرقه عن التزاحم الحقيقي 

 473  .................الظاهرية  .... التزاحم الماقكي كالتزاحم الحفظي في الاحكام

 476......  ..............................الفهرست   ...........................

 


